TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

: 'THEMANUMMER

._Ogoek haar uerbondenheld




Inhoud

VAN DE REDACTIE

INTRODUCTIE
EENHEID

UIT DE PRAKTIJK
ONDERZOEK
BIJBELSTUDIE
DIACONAAT

COLUMN

JEUGDWERK

VRAAG & ANTWOORD

GEMEENTEOPBOUW

KERKRECHT

GEDICHT

Diensty

nummer 3
herfst 2017

Dienst biedt concrete
toerusting en ondersteuning
aan ambtsdragers en andere
werkers in de kerk, gericht
op de dagelijkse praktijk

van pastoraat, diaconaat,
gemeentelijk functioneren
en gemeenteopbouw.

Redactie

Kees van Dusseldorp, Schildwolde,
hoofdredacteur

Henk Geertsema, Zwolle

Anko Oussoren, Hardinxveld-
Giessendam

Derk Jan Poel, Meppel

Jacqueline van der Ziel, Zwolle,
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Ebel Geertsema

Beeklustweg 11

7335 JB Apeldoorn

E-mail: ebel@geertsema.com

Administratie

J.A. Kiefte-Boersema
Catharinadaal 33, 6715 KA Ede
(tevens retouradres voor
onbestelbare verzendingen)
E-mail: administratie.dienst@
kiefte.net

Nieuwe abonnees en adres-
wijzingen dienen schriftelijk/
per e-mail aan de administratie
doorgegeven te worden.

Betaling van abonnementsgeld te
voldoen na ontvangst van accept-
giro of factuur.
Abonnementsprijs: € 7,20 per jaar.
IBAN NL45 INGB 0004 9210 87
t.n.v. Stichting Dienst, Ede

www.blad-dienst.nl

Basisontwerp: Theresia Koelewijn
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401




VAN DE REDACTIE

Met enthousiasme presenteert de redactie hierbij het eerste
vernieuwde nummer van het vertrouwde toerustingsblad
Dienst!

Er leefde al langer de wens om tot een nieuwe opzet van Dienst
te komen. De kerkelijke omgeving is veranderd. Ook verschuift de
leescultuur: lange artikelen komen alleen nog in vakbladen voor
en internet is niet meer weg te denken. Daarom is gezocht naar
een nieuw concept en een nieuwe uitgever. In goed overleg met
het bestuur wordt Dienst vanaf nu vormgegeven en gedrukt door
Buijten & Schipperheijn. De onafhankelijkheid van de redactie en de
doelstelling blijven ongewijzigd.

Toerusting van werkers in de kerk

Dienst richt zich sinds 1947 op ambtsdragers binnen de Gerefor-
meerde Kerken vrijgemaakt. Het blad krijgt nu als ondertitel ‘toe-
rusting van werkers in de kerk’ Daarmee worden uiteraard ook de
ouderlingen en diakenen bedoeld, maar zij niet alleen. Er zijn veel
meer mensen die een meer structurele ‘bediening’in de kerken heb-
ben (kerkelijk werkers, pastoraal bezoekers, diaconessen, jeugdwer-
kers, enz.). Dienst zal zich nu meer expliciet richten op deze bredere
doelgroep, ook in andere kerken binnen de gereformeerde traditie.
In aansluiting bij de kerkelijke ontwikkelingen zal de redactie wor-
den uitgebreid met leden van de Nederlands Gereformeerde Kerken
en Christelijke Gereformeerde Kerken.

Visie en praktijk

Uitgangspunt blijft dat de redactie jou als werker in de kerk graag
wil dienen. We reiken informatie, overwegingen en visies aan die
jou ondersteunen in jouw dienst in de gemeente. We willen je hel-
pen bij het ontwikkelen van een goede visie op je taken. Daarvoor
schrijven we over vragen en tendensen in de kerkelijke praktijk. We
proberen handreikingen te bieden zodat jij in je werk een goede
benadering kunt kiezen. Oftewel: Dienst is bedoeld om jou te onder-
steunenin jouw dienst aan de kerk van Christus.

Elke uitgave van Dienst krijgt een thema, dat terugkomt in verschil-
lende artikelen. Aandachtsgebieden daarbij zijn: pastoraat, diaco-
naat, gemeenteleven, kerkorganisatie, jeugdwerk en missionair
werk. We hopen dat de nieuwe vormgeving, met meer kleur en
foto’s, de inhoud ondersteunt en je uitnodigt tot lezen en gesprek.

We leggen deze Dienst graag in jouw handen, in het gebed dat de
Heer onze en jouw dienst wil zegenen.

Kees van Dusseldorp, hoofdredacteur



INTRODUCTIE

Voor dit eerste vernieuwde nummer van Dienst kozen we een
thema in het hart van onze missie: Op zoek naar verbonden-
heid, de hedendaagse beleving van gemeenschap en kerk.

We zien grote verschuivingen in visie op en beleving van gemeen-
schap. In het verleden was onze geloofsbeleving sterk aan kerk en
gemeente verbonden. Christenen deden veel samen, soms zelfs
alles. De praktijken waren duidelijk en redelijk voorspelbaar. En de
meeste kerkleden vonden die vertrouwdheid heerlijk.

De opkomende individualisering zet de beleving van het kerk-zijn
steeds meer onder druk. Mensen maken meer persoonlijke keuzes.
Hierdoor wordt de variatie in de kerken veel groter en neemt het
gevoel van gezamenlijkheid en gemeenschap af. Sommigen ervaren
dit als verlies, anderen vinden het een bevrijding. Voor ambtsdra-
gers betekent dit dat ze veel meer te maken krijgen met verschillen-
de keuzes. Daarin is het soms zoeken naar een goed beleid: je wilt
mensen niet buitensluiten, maar tegelijk ook een eigen gemeen-
schap bewaren.

Andere manier

We hebben het idee dat in de huidige tijd opnieuw gezocht wordt
naar verbondenheid en gemeenschap. De individualisering heeft
geleid tot vrijblijvendheid, eenzaamheid en egocentrisme. Er wordt
opnieuw gezocht naar ontmoeting en verbinding. Maar wel op een
andere manierdan vroeger. We zoeken het meerin de vorm van klei-
nere groepen en vaak in een grote diversiteit van netwerken. Het is
verbondenheid die we uitzoeken bij onze persoonlijke behoeften en
die vaak van tijdelijke samenstelling is. Ook dit heeft gevolgen voor
het werk in de kerk. Dat geldt voor hen die op persoonlijk vlak zorg
geven aan gemeenteleden die dat nodig hebben. Maar het geldt ook
voor hen die zich beleidsmatig bezighouden met de gemeente en
de gemeenschap.

Praktische werkvelden

In dit nummer van Dienst proberen we deze ontwikkeling te schet-
sen en te duiden. Wat is christelijke gemeenschap in deze tijd van
individualisering? Hoe beleven mensen gemeenschap in de kerk?
Hoe zoeken en vormen we verbondenheid in onze cultuur? We wer-
ken het thema verder uit naar een aantal praktische werkvelden,
zoals diaconaat, jeugdwerk en gemeenteopbouw. En in onze vaste
rubrieken wordt een eigen(zinnig) licht op het thema geworpen.
Wij hebben met enthousiasme aan dit themanummer gewerkt. We
hopen dat deze Dienst jou helpt om een goede visie op jouw bedie-
ning te vormen en die om te zetten in gezond geestelijk beleid en
praktisch handelen.



EENHEID

Wat is een christelijke gemeenschap? Moeten we niet samen
een volmaakte eenheid vormen: geen aparte groepen en niet
allemaal iets anders geloven (1 Kor. 1:10)? Het helpt als we
leren zien dat de kerk een gemeenschap is van gemeenschap-
pen waarin ieder individu wordt gezien en gewezen op Gods
genade die ons mensen aan elkaar verbindt.

De vraag wat een christelijke gemeenschap is, staat in het centrum
van de aandacht. Binnen de GKv is een verschuiving opgetreden van
een kerk die landelijk georganiseerd en herkenbaar was naar een
kerk die veel meer lokaal en regionaal denkt en handelt. Ook bin-
nen een plaatselijke gemeente speelt de vraag wat ‘gemeenschap’
eigenlijkis.

Gemeenschap uit zich voor oudere generaties vaak in eenheid
van gedrag (zondagsbesteding en bioscoopbezoek) of eenheid van
opvattingen (politiek en maatschappelijk). Voor jongere generaties
is dit vaak niet meer op die manier aan de orde. We zijn ons bewus-
ter geworden van de verschillen tussen gelovigen op grond van
persoonlijke capaciteiten, tradities, sociale situatie en dergelijke.
Een student theologie staat voor andere vragen dan een manager
in een internationaal opererende handelsfirma of een monteur van
biogasinstallaties. Een huisvrouw of huisman staat
voor andere vragen dan een politieagent of ver-
pleegkundige.

Daarbij leven we in een maatschappij van keuze-
vrijheid, zelfontplooiing en zelf bepalen wat goed of
foutis. Uitgangspunt is binnen welke gemeenschap
ik als mens het beste ‘tot mijn recht’ kan komen.
Maar hoe vormen we dan een volmaakte eenheid?
Wat is een christelijke gemeenschap op dat dage-
lijks niveau en hoe houden we elkaar vast?

Onlosmakelijk verweven

We proberen een antwoord te vinden door vier stappen te zetten.
De eerste stap is ontdekken hoe individualiteit en gemeenschap
onlosmakelijk verweven zijn. De tweede stap toont het belang
van verschillende gemeenschappen. De derde stap is zien hoe die
gemeenschappen samen het lichaam van Christus kunnen vormen.
De laatste stap zegt iets over de verantwoordelijkheid voor predi-
kanten, ouderlingen en diakenen.

In de westerse wereld zijn we de laatste decennia gewend ons-
zelf als tamelijk losstaande individuen te zien. ‘Jezelf kunnen zijn’



Het gezin is
een van de

vele gemeen-
schappen waar
we deel van
uitmaken.

is een groot goed. Niet langer hoef je je beroep te kiezen conform
traditie of familiegewoonten. Niet langer hoef je je te kleden zoals
anderen voorschrijven. Je bent een individu dat afgewogen beslis-
singen neemt. Daarbij is de eigen vrijheid een centraal gegeven. De
gemeenschap is ondergeschikt aan het individu. Als een gemeen-
schap niet meer aansluit op mijn persoonlijke waarden, kan ik me
ervan losmaken en een poos op mijzelf leven of me bij een andere
gemeenschap aansluiten.

Andere mensen nodig

De vraag is echter of je als individu wel zo onafhankelijk bent van
anderen. We kunnen ons het ‘ik’ ook voorstellen als een geheel van
relaties met mensen en opvattingen uit verleden en heden, die op
allerlei manieren met elkaar in gesprek zijn (Vroon, 2014). Ons ‘ik’ is
dan meer relationeel dan individueel. Twee aspecten wijzen daar-
op. Allereerst zijn we onlosmakelijk verbonden aan andere mensen.
We zijn slechts mens door andere mensen. Heel concreet: zonder
ouders zouden we niet bestaan. En we kunnen ook geen mens wor-
den zonder andere mensen. Zogenaamde ‘wolvenkinderen’, kinde-
ren die door dieren zouden zijn opgevoed, missen basale menselijke
vaardigheden.

Ten tweede maakt onze kwetsbaarheid, eindigheid en beperktheid
dat we andere mensen nodig hebben om te overleven. Bijna nie-
mand kan alles: eten verzamelen en bereiden, kleding en onderdak
regelen, veiligheid bewaken, ziekten en ongelukken het hoofd bie-

uewunng suey ®



den. Misschien kunnen sommige mensen een tijdlang overleven,
maar de meesten zouden al snel van honger en dorst omkomen
zonder supermarkt, elektriciteit en waterzuivering.

Meerdere gemeenschappen

We zijn dusfundamenteel verbonden met andere mensen en maken
daarbij deel uit van meerdere gemeenschappen. leder mens heeft
verschillende gaven en talenten. Zo heeft elk mens een eigenheid
en daarin verschillen mensen van elkaar. Daarom zijn verschillen-
de gemeenschappen van belang: je gezin, familie,
beroep, sport, geloof. Maar ook gemeenschappen
die recht doen aan je intellectuele, kunstzinnige,
muzikale of culinaire behoeften. En soms themati-
sche gemeenschappen, bijvoorbeeld als je plotse-
ling een chronische aandoening blijkt te hebben of
tegen onverwerkte problemen uit je verleden aan-
loopt. Of als je met andere gelovigen een tijdlang
je verdiept in de dogmatiek of een gebedsgroep
vormt voor vervolgde christenen. En daarmee zijn
we ondertussen bij de tweede stap aangekomen: de
vele gemeenschappen waarmee we verbonden zijn
en de plaats van de kerk als gemeenschap.

We horen bij de lokale kerk, de landelijke kerk, de wereldwijde kerk
en zelfs de kerk-van-alle-tijden-en-plaatsen (Gal. 4). Maar in hoe-
verre kunnen we de kerk waar we lid van zijn, onze plaatselijke
gemeente, ook als gemeenschap van gemeenschappen zien? Een
voorbeeld hiervan is een gemeente die miniwijken of kringen heeft
ingevoerd. Maar zijn er ook specifieke deelgemeenschappen: jeugd-
werkers, catecheten, ouderlingen; allemaal met eigen vraagstukken
en doelstellingen. Anders gezegd: er zijn in de kerkelijke gemeente
allerlei kleine gemeenschappen te onderscheiden.

Veelkleurige leden

In deze gemeenschappen wordt soms heel verschillend gedacht,
gevoeld, gebeden, beleden, gehuild en gestreden. De worsteling
van de zakenman om eerlijk zaken te doen is anders dan die van de
huisvaderdie zijn kinderen probeert te motiveren voor catechisatie.
Waar de een vindt dat de kerkenraad wel meer geld voor het jeugd-
werk mag vrijmaken, heeft de ander zorgen over de afdracht aan
het pensioenfonds voor de predikant.

Deze diverse gemeenschappen doen recht aan de eigenheid van
gemeenteleden. Het is dus misschien wel goed dat mensen niet
alleen lid zijn van een miniwijk, omdat deze nooit kan voldoen aan
alle behoeften van de gemeenteleden. Voor sommigen is de mini-
wijk een ontmoetingsplaats voor gezelligheid, voor anderen vooral
een plaats van gebed en bijbelstudie. Sommigen nemen graag deel
aan thematische kringen die korte tijd bestaan, anderen voelen
zich meer thuis in langdurige groepen waarin persoonlijke zaken
gedeeld kunnen worden. De gemeente bestaat uit allerlei gemeen-
schappen, waarin de veelkleurige leden op allerlei manieren verbin-
dingen zoeken, aangaan en mogelijk maken.



ayei30304 Aprj ua sueH @

Eenheid en
gemeenschap
worden
zichtbaar
tijdens de
zondagse
bijeenkomst.

Betekenis delen

De derde stap is voor de hand liggend: wat houdt een kerkgemeen-
schap bij elkaar? Wat verbindt al die mensengroepen, die zich kris-
kras door elkaar heen bewegen, in wisselende samenstellingen en
activiteiten? Al die groepen die het soms ook niet met elkaar eens
zijn, waarin de onvolmaaktheid soms pijnlijk zichtbaar wordt. Wat
is dan dat “één van zin, één van gevoelen” (1 Kor. 1), “één lichaam,
één Geest, één Here, één geloof, één doop, één God en Vader van
allen” (Ef. 4)?

Een gemeenschap kan alleen blijven bestaan indien ze een levende
opvatting over de betekenis van die gemeenschap deelt. Het gaat
overde meaning, de betekenis die leden aan de gemeenschap geven
en die door de gemeenschap wordt gedragen en doorgegeven aan
nieuwe leden (Luhmann, 1995; Dekker & Stoffels, 2007).

In een kerkelijke gemeenschap is dat doorgeven “de initiatie in de
rijkdom van het leven met Christus” (Heitink, 2007). Wie de context
leest van de twee gedeelten uit 1 Korintiérs 1 en Efeziérs 4 ontdekt
dat Paulus daarin het bijzonder over spreekt. In deze beide teksten
gaat het om mensen die geroepen zijn. De lezers behoren tot een
groep, een gemeenschap, aan elkaar verbonden door Jezus Chris-
tus. Hij heeft hen geroepen. Ze zijn dus niet uit zichzelf gekomen,
maar zijn gekomen op de oproep van Jezus de Heer. Daarin ligt de
meaning, de betekenis, van deze gemeenschap.

Zondagse bijeenkomst
Deze eenheid en gemeenschap worden voor iedereen zichtbaar tij-
dens de zondagse bijeenkomst. Daar komen we bij elkaar als leden



van verschillende gemeenschappen, in de grote gemeenschap van
mensen die door Jezus zelf uitgenodigd zijn. Die uitnodiging is per-
soonlijk (de geroepen heiligen) en gemeenschap vormend (ze zijn
heilig in Christus Jezus). De gemeente bestaat dus niet uit mensen
die hetzelfde denken en doen, maar uit mensen die Jezus’ uitnodi-
ging om nieuw leven te ontvangen hebben gehoord en die dié gena-
de van Hem willen ontvangen.

De gemeenschap van gemeenschappen wordt bij-

eengehouden in de liturgie, in wat we vroeger ‘ver- ... .
bondsontmoeting’ noemden. In de liturgie ontvan-

gen we genade, is God zelf als begin en einde van

het verbond aan het woord. We mogen ingaan op

de uitnodiging van God en Hem aanbidden om zo

actief deelgenoot te worden aan het verbond. De

liturgie toont daarbij de trouw van dat verbond, van

de verbinding tussen God en mensen.

Zo kan het dat we in ons dagelijks (geloofs)leven in

een veelheid van gemeenschappen binnen en buiten de kerk func-
tioneren. De kerkgemeenschap kan een belangrijke rol spelenin het
gesprek dat we in onszelf voeren over hoe het leven vorm te geven.
In opvoeding, huwelijk, werk, studie, hobby’s en burencontacten.
Die kerkgemeenschap is zelf ook een samenstel van gemeenschap-
pen waar ons mens-zijn op allerlei niveaus ondersteund en gevoed
kan worden. En al die verschillende mensen en gemeenschappen
zien elkaarin de liturgie, waar God vertelt dat Hij iedereen, één voor
één zelf geroepen heeft. God verenigt ons.

Uitnodiging

De predikant, ouderling en diaken hebben in deze opvatting vier
taken. De eerste taak is om alle mensen uit te nodigen tot het
nieuwe leven waarover Jezus Christus vertelt. Alle mensen, dus
niet alleen de gemeenteleden. In woorden en daden. Want die uit-
nodiging is de kern, de meaning, de betekenis en bedoeling van de
gemeenschapsvorming. De tweede verantwoorde-

lijkheid is om gemeenteleden te stimuleren steeds

het contact met God te zoeken in alle delen van het

leven. Hen daarop te bevragen en indien nodig hen

daarbij te helpen.

De derde taak is bewaken dat er geen gemeentele-

den buiten de boot vallen. Niet iedereen hoeft aan

alles deel te nemen, maar het is wel belangrijk dat

niemand wordt vergeten. De vierde taak is te zor-

gen dat er steeds gezocht wordt naar een passende

manier waarop de liturgie gevierd wordt. Waarbij

alle mensen worden uitgenodigd en waarin de verbinding met de
kerkgemeenschap van alle tijden en plaatsen vorm krijgt. Door te
focussen op deze kern van hun taken zal de gemeente groeien in
kennis, inzicht, vreugdevol God volgen en een aangenaam zout zijn
voor velen.

Dr. Henk Geertsema is directeur bij het Praktijkcentrum en docent aan de
Theologische Universiteit Kampen en hogeschool Viaa te Zwolle.



UIT DE PRAKTIJK

Nienke Hofsink is 26 jaar en parttime kerkelijk werker bij een
gemeentestichtingsproject in Amsterdam. Ze werkt voor
Hebron, een christelijke gemeenschap in de Spaarndammer-
buurt (PKN). Enthousiast vertelt ze over haar ontmoetingen;
op school, als docent levensbeschouwing, in een buurtcen-
trum of bij een gespreksgroep.

—— Wat is gemeenschap volgens Nienke?

“Gemeenschap is, denk ik, dat verschillende men-
sen elkaar leren kennen, samen iets moois opbou-
wen, van elkaar leren en openstaan voor anderen.
Mensen die elkaar van nature niet direct kennen.
Gemeenschap gaat over duurzame verbindingen
die ontstaan tussen mensen, verbindingen waar-
door zij zich thuis voelen. Dat kan op verschillende
plekken zijn, in het park of bij mensen thuis, in een
cafeetje of in een kerk.

Dat ervaar ik zelf ook echt. Ik had gisteren een
kring, we waren maar met drie mensen. Het
was erg mooi, heel direct. Het was in een sfeer
waarin we wilden leren en elkaar zagen staan. Je
ziet mensen erdoor opbloeien. Een groter kader
waarin ontmoetingen plaatsvinden is, denk ik,
wel nodig. Zondagse ontmoetingen zijn belang-
rijk voor gemeenschapsvorming, de gezamenlijke
liturgie. Kleine groepjes zijn goed, maar ik zie dat
het grotere verband er bij ons voor zorgt dat men-
sen makkelijk binnenkomen. Onze drempel is laag,
de gemeenschap zeer divers: dat moedigt anderen
aan om ook te komen.”

10



11

Is er verschil tussen christelijke en niet-christelijke gemeenschap?

“Datisechteen goedevraag. lkben in veel niet-christelijke gemeen-
schappen geweest die lijken op kerken. Zo is er bijvoorbeeld een
niet-christelijke organisatie die actief is in de Bijlmerbajes en veel
organiseert voor de buurt. Van hen kunnen we echt een hoop leren.
Als kerkplanters en gemeenschappen in Amsterdam hebben we
veel gastvrijheid van niet-christenen ervaren. Zo konden we voor
onze diensten gebruikmaken van ruimtes in buurtcentra en crea-
tieve broedplaatsen. Een collega van me verwijst vaak naar Lucas
10, waar Jezus zijn leerlingen op pad stuurt, zonder bagage, maar
met het evangelie. Hopend op open deuren en harten.

Ik denk wel dat christelijke gemeenschappen duurzamer zijn. En
meer praktische ervaring hebben in het onderhouden van en lei-
dinggeven aan gemeenschappen. In een stad kun je best op jezelf
leven, in een kerk kom je verschillende mensen tegen. Mensen van
verschillende leeftijden, die je misschien zelf niet had uitgekozen.
Dat vormt je. En natuurlijk hebben christenen een gemeenschap
overstijgend verhaal: over de hele wereld zijn mensen op zoek naar
God en delen dat met elkaar. Dat betekent ook dat je de tijd moet
nemen om naar elkaar te luisteren. Daarmee laat je iets zien van de
tijd en rust die er bij God is. En de aandacht die Hij aan zijn mensen
geeft.”

Romke Venemais 80 jaar enwoontin Kampen.
De domineeszoon heeft zijn hele leven bij de
vrijgemaakten gekerkt. Niet altijd op dezelf-
de plek; tijdens zijn werkzame leven, als res-
taurateur van klassieke muziekinstrumenten
en als natuur- en scheikundedocent, woonde |
hij in acht verschillende provincies.

Wat is gemeenschap volgens Romke?

“Dat men er voor elkaar is. Het is belangrijk dat
je elkaar opzoekt, elkaar leert kennen en begrij-
pen. Liefde speelt daarin een belangrijke rol. Veel
mensen hier in het woonzorgcentrum zijn bang
voor de dood of zien het leven niet meer zitten.
Het doet me verdriet. Ook omdat een groot aan-
tal van hen vroeger lid was van een kerk, maar die
weg is kwijtgeraakt. Ik probeer met sommigen
van hen hierover door te praten en hen te stimule-
ren. Daarnaast probeer ik te helpen waar ik kan, soms ga ik mee als
iemand voor een moeilijke uitslag naar het ziekenhuis moet. Een-
zaamheid is een probleem voor veel ouderen. Sommigen hebben




kinderen met geweldige opleidingen, die in het buitenland wonen
en die ze nooit meer zien. En dan zit je de hele dag op je kamertje.”

Waarin heeft u zelf gemeenschap ervaren?

“Ik heb de Vrijmaking zeer intensief meegemaakt. Mijn vader werd
na H.). Schilder predikant in Bergschenhoek, de eerste vrijgemaak-
te gemeente van Nederland. De waardering die mijn vader in veel
gemeenten ontving, deed mij goed. Maar na de bevrijding voerde
de liefde niet altijd de boventoon, de oorlogsjaren hadden veel
mensen hard gemaakt ten opzichte van elkaar. Dat gold voor de
hele samenleving, of je nu christen was of socialist. Zo bepaalden
kerkgrenzen bijvoorbeeld met wie je wel of niet een relatie kon aan-
gaan. Gelukkig zijn in dat opzicht veel dingen veranderd en heb ik in
de kerken ook veel goeds gezien. Mensen die opgevangen werden,
elkaar trouw opzochten en stimuleerden. Zo was mijn vrouw vaak
een drijvende kracht in het opzoeken van mensen. Binnen vriend-
schappen en familierelaties, maar ook over kerkgrenzen heen. Daar
heb ik veel waardering voor. Het is belangrijk dat we elkaars inzet
en trouw waarderen.”

Is er verschil tussen christelijke gemeenschap en niet-christelijke
gemeenschap?

“Christelijke gemeenschap geeft echt troost. Als christenen kun je
voor elkaar bidden. Een niet-christen kun je een hand geven, een
knuffel — maar je mist wat; alles eigenlijk. Natuurlijk kun je heel
aardige niet-christenen kennen. Ik ken er genoeg. Soms denk ik: ver-
draaid, ik wou dat wij daar wat meer van hadden.”

Heeft u, vanuit uw levenservaring, nog een advies voor christelijke
gemeenschappen?

“Het belangrijkste in de kerk vind ik de liefde. Christus predikte dat
ook altijd. Niet alleen houd je er mensen mee vast, maar het zal hun
echt goeddoen. Geef mensen het gevoel dat ze van belang zijn voor
de kerk. En dat kan echt op allerlei manieren, hoor.”

Simone de Jong is 34 jaar, woont in Deventer en werkt in
Apeldoorn als jongerenwerker bij de Tabernakelkerk (NGK).

Wat is een gemeenschap volgens Simone?

“Eengroep mensen die op een bepaalde maniereen band metelkaar
heeft, samenkomt en er voor elkaar is als het nodig is. Dat laatste is
misschien wel het belangrijkste: niet alleen samenkomen voor de
lol, maar omdat je omziet naar elkaar. Wanneer je regelmatig met
elkaarin contact bent, ontdek je het beste wat de ander nodig heeft.
Je kan bijvoorbeeld voor elkaar koken. Toen ik vorig jaar overspan-

12



13

nen was, hebben mensen uit de buurt mijn kinde-
ren naar school gebracht, dat was erg fijn.”

Simone vindt het mooi om te zien hoe ook jon-
geren voor elkaar klaarstaan. Afgelopen zomer
maakte ze met zestien jongeren en enkele volwas-
senen een reis naar Namibié. Tijdens de voorberei-
dingen van de reis en de reis zelf zag ze de groep
‘groeien’.

Gemiddeld is Simone de helft van de zondagen in
Apeldoorn en de helft in Deventer. In haar thuis-
gemeente Deventer voelt ze zich meer onderdeel
van de gemeenschap dan in Apeldoorn. Profes-
sionaliteit en openheid gaan niet altijd hand in
hand. Dat heeft ze extra gemerkt in de tijd dat ze
overspannen was. In haar miniwijk in Deventer
kon en wilde ze veel meer delen dan in Apeldoorn.
Zeker ook omdat ze de jongeren daar niet te veel
met haar eigen situatie wilde belasten. Maar ook
in Apeldoorn merkt ze dat vriendschappen zich
ontwikkelen.

Zijn vriendschappen in de kerk belangrijk?

“Dat denk ik wel. Ik herinner me van vroeger dat
ik de vrienden van school in de kerk terugzag. In
Apeldoorn zitten jongeren op veel verschillende
scholen en in veel verschillende netwerken. In het
jeugdwerk proberen we groepen zo stabiel moge-
lijk te houden, zodat er hopelijk een goede band
tussen de jongeren ontstaat. Wanneer jongeren
geloofstwijfel ervaren, maar opgenomen zijn in
een hechte vriendengroep in de kerk, blijven ze
hopelijk langer verbonden.”

Is er verschil tussen christelijke en niet-christelijke
gemeenschap(pen)?

“Er zijn genoeg niet-christenen die op een bepaalde manier ge-
meenschap ervaren. Als christen is het alleen makkelijker: je komt
regelmatig bij elkaar en hebt een gemeenschappelijk doel voor
ogen. Als sportclub heb je dat ook, maar het christelijke doel van
gemeenschap gaat dieper. Je streeft ernaar God de belangrijkste in
je leven te laten zijn en deelt dat met de mensen om je heen. Jon-
geren hebben vaak veel vragen over het geloof; het is belangrijk om
daar openhartig met hen over te praten. Daarnaast denk ik dat het
belangrijk is dat jongeren gemeenschap in de kerk ook echt erva-
ren.Doorde jongerenin Apeldoorn jaarlijks een avond voor ouderen
te laten organiseren, hopen we hen met elkaar in contact te bren-
gen. Jongeren moeten zich gezien voelen en echt onderdeel van de
gemeente zijn.”



De s59-jarige Jan Odding is docent geschiedenis aan het
Greijdanus College in Zwolle. Jarenlang was hij betrokken bij
Alpha-cursussen en het opzetten van kringen in Zwolle-Zuid.
Inmiddels woont hij in Heerde en is daar verbonden aan de
gereformeerd-vrijgemaakte kerk.

Wat is gemeenschap volgens Jan?

“Bij gemeenschap denk ik heel direct aan huiskrin-
gen, kleine groepen. Ik zie dat in grote gemeenten
de samenhang heel snel verdwijnt; onder invlioed
van individualisering, door gebrek aan betrokken-
heid op elkaar. Een gemeenschap die als gemeen-
schap wil functioneren, bestaat uit maximaal tien
tot vijftien mensen. Als een basisgemeenschap,
die wel binnen grotere gemeenschappen functi-
= oneert. Nicky Gumbel, de oprichter van de Alpha-
! cursus, onderscheidt drie lagen van kerk-zijn. 1k
o heb daar vier lagen van gemaakt. De eerste laag
betreft jou als individu, persoonlijk, in gebed en
# bijbelstudie. De tweede laag is de huiskring, waar-
in je steun en bemoediging vindt. De derde kring
(maximaal vijftig mensen) is ‘de kleine kerk) de
plek waar jij je gaven kwijt kunt. De vierde en laat-
ste laag gaat over grotere groepen; kerkdiensten
of conferenties, gericht op lofprijzing. Deze lagen
maken de verschillende niveaus van gemeenschap
voelbaar. In feite zijn het allemaal gemeenschap-
pen, in elkaar, zoals de ringen van een ui. Zo zie ik
gemeenschap.”

“Persoonlijk merk ik dat ook: de kleinere kring houdt mij bij de kerk,
de grotere kring niet. Twee perioden van ouderlingschap hebben
me min of meer kerkelijk burn-out gemaakt. Alles moest in grote
vergaderingen terwijl mijn kwaliteiten liggen in kleinere groepen.
Maar van ouderlingen werd verwacht dat zij de kerkbestuurlijke
taken uitvoerden. Terwijl het veel beter voor de kerk zou zijn als
haar beleid niet taak-, maar gavegericht is. Zo voorkom je dat je
mensen overvraagt en stimuleer je hen actiever deel te nemenin de
gemeenschap. In een situatie waarin huiskringen goed functione-
ren, heb je dan ook veel minder ambtsdragers nodig. Alle gelovigen
hebben een ambt. Gemeenschap 2.0 betekent voor mij dan ook het
‘ontambten’ van het kerkelijk leven. Alleen daar waar je iets boven
de huiskringen nodig hebt, omdat het de kleine gemeenschap over-
stijgt of omdat mensen buiten de boot dreigen te vallen, schakel je
ambtsdragersin.”

14



15

Christelijke gemeenschap, voor iedereen?

“In huiskringen is het veel makkelijker om randkerkelijken of zoe-
kers op te nemen dan in een grote kerkelijke gemeente. De drempel
is lager. In Zwolle zochten we bijvoorbeeld contact door met men-
sen uit de directe omgeving samen te eten. Een investering in rela-
tie, waarbij het geloof niet eens altijd ter sprake kwam. Al functio-
neert een huiskring in een klein christelijk dorp ook
weer anders dan in een stad. We merken in Heerde
dat de huiskringen vooral een verandering van de
kerkelijke gemeenschap van binnenuit veroorza-
ken. Mijn ervaring met huiskringen is dat iedereen
gewend is om heel erg vanuit de eigen context met
geloofsgenoten te praten.”

Rutger Visscher is 20 jaar en lid van de GKv
Nieuwleusen. Na een tussenjaar om te wer-
ken, is hij gestart aan het Teachers College van
hogeschool Windesheim. Na zijn opleiding wil
hij graagin het primair onderwijs aan de slag.

Wat is gemeenschap volgens Rutger?

“Gemeenschap betekent dat je er niet in je een- e

tje voor staat. Zelf ervaar ik dat het meest bij mijn

vrienden. Dat is ook wel logisch, denk ik. Maar ik

weet niet of je dat echt gemeenschap noemen kan.

Als er iets is, staan we daar samen voor. Je voelt je

verbonden, je bent niet alleen. Dat kan echt bij van

alles zijn. We praten met elkaaralsiemand in de put

zit. Ik heb tot nu toe geen grote problemen gehad,

dusik kan niet echt een voorbeeld geven. Wel heb ik

samen met vrienden nagedacht over de opleiding die ik wilde doen.
Natuurlijk gaat gemeenschap ook over leuke dingen, over dat wat je
samen meemaakt. Maar als ik denk aan wat ik belangrijk vind aan
gemeenschap, danis het dat je er bent voor elkaar als er problemen
zijn.”

Ervaar je ook gemeenschap in de kerk?
“De kerk is voor mij niet echt een plek waar ik gemeenschap ervaar.

Er zijn wel een paar mensen in de kerk bij wie ik kan aankloppen.
Bijvoorbeeld de coaches van LEF, de jongerengroepen die we hier



hebben. Maar het is niet zo dat ik bij iedereen mijn ei kwijt kan. Dat
hoeft ook niet per se. Ik denk dat iedereen als het erop aankomt wel
voor elkaar klaarstaat; maar je hoeft ook niet de problemen van
iedereen te weten. Ook vind ik dat sommige mensen beter weten
hoe ze moeten reageren of hoe ze kunnen helpen dan anderen. 1k
vind wel dat de kerk er meer op ingesteld is een gemeenschap te
zijn dan bijvoorbeeld een voetbalclub. Van jongs af aan krijg je mee
dat je er bent om elkaar te helpen.”

Hoe zou je gemeenschap in je kerk kunnen versterken?

“Ik denk dat het goed zou zijn om als kerkgemeenschap meer samen
te zijn. Niet per se in twee zondagse kerkdiensten, maar losser. In
weekbijeenkomsten, door samen te eten, met kleinere groepjes.
Niet alleen bedoeld om samen God te dienen, maar ook om elkaar
beter te leren kennen. In sommige wijken in onze kerk gebeurt dat
best goed. Maar het hangt er wel erg van af in welke wijk je zit. Ver-
der denk ik dat het goed is als activiteiten bedoeld zijn voor jong en
oud, niet alleen voor jongeren of alleen voor ouderen. Als ouderen
en jongeren kan je veel van elkaar leren, ook in hoe je naar de kerk
kijkt.”

De 29-jarige Jorne den Boer studeerde aan de Theologische
Universiteit in Apeldoorn en werd begin dit jaar in Nijkerk
bevestigd als predikant van de Christelijke Gereformeerde
Kerk.

Wat is gemeenschap volgens Jorne?

“Gemeenschap, in de meest algemene zin, zou ik willen omschrij-
ven als verbinding, verbondenheid. Idealiter is erin iedere gemeen-
schap (huwelijk, gezin, vriendengroep, gemeente, enz.) verbonden-
heid met Christus. Binnen gemeenschappen kunnen mensen heel
verschillend zijn, maar vaak is er een samenbindende factor. In de
kerkis het de Heilige Geest die mensen bij elkaar brengten hen door
het werk van Christus aan elkaar en aan onze HERE God verbindt.
Ook al staje op verschillende punten in het leven: ben je jong of oud,
in een relatie of zonder relatie, zeker van je geloof of minder zeker;
de Geestricht je op een gezamenlijk doel.

Voor veel gemeenteleden is de kerkdienst ‘het kloppend hart’ van
gemeente-zijn. Daarnaast zijn er bijbelstudiegroepen, catechisa-
ties, verenigingen, is er créche en is er zondagsschool. Kleinere krin-

16



17

gen zijn belangrijk, maar volgens mij zijn het met name de onder-
werpendietijdens een preekaan de orde komen waar men mee aan
de slag gaat. Voor een predikant is preken dan ook de belangrijkste
taak. Misschien klinkt het hooggegrepen, maar hetis belangrijk dat
in iedere dienst de gemeenschap als geheel én

iedereen afzonderlijk aangesproken wordt.”

Voel jij je onderdeel van de gemeenschap of sta je
als predikant toch meer aan de zijlijn? \

“Een predikant staat op een bepaalde manier
naast en tegenover een gemeente. Dat tegenover
moet er zijn: soms is Gods woord moeilijk en moet
je dat brengen. Maar ik voel me zeker onderdeel
van deze gemeenschap. Bij een moeilijke bood- .
schap sta ik, denk ik, de helft van de preek tegen-
over de gemeente om het woord te brengen. De
andere helft van de preek sta ik naast de gemeen-
te, dan buigen we samen. In de week die aan een
dienst voorafgaat, moet ikzelf beide bewegingen
ook maken; het gaat niet alleen over een ander,
maar ook over mijzelf. Daarnaast probeer ik me
er bewust van te zijn dat mensen heel verschil-
lend zijn en dat het Gods Geestis die in harten van

mensen aan het werk gaat. Ik vind het bijzonder s

om daarbij ingezet te worden.”

Wat vind je belangrijk in christelijke
gemeenschap(pen)?

“Dat je je niet laat ontmoedigen door broeders

en zusters die teleurstellen, je pijn doen of je

verdrietig maken. We zijn een gemeenschap van

zondaren, we moeten allemaal van dood levend

worden gemaakt. Ik vind het een groot wonder dat God zondige
mensen gebruikt om zijn woord verder te brengen. Teleurstelling
in medechristenen wordt vaak God verweten, terwijl het je ook
kan laten zien hoe afhankelijk je van Hem bent. Ik geloof niet dat
gemeenschap voor christenen een doel op zich is. Het is een mid-
del waardoor God ons aan Christus verbindt. Wij moeten en mogen
daar gebruik van maken.”

Geranne Tamminga is onderzoeker en productontwikkelaar bij het Prak-
tijkcentrum en liturg/tekstschrijver bij het Steunpunt liturgie.




GEMEENSCHAPSGEVOEL

De betrokkenheid van kerkleden neemt af. Bij veel mensen
verdwijnt het zicht op God, de kerk en elkaar. Hoe kunnen we
deze neerwaartse spiraal doorbreken? Ook in mijn hervorm-
de gemeente in Vriezenveen leeft deze vraag. Als ouderling
heb ik ditjaar drie studenten van hogeschool Viaa begeleid bij
eenonderzoekin onze PKN-gemeente. Het onderzoek richtte
zich onder meer op hoe dertigers en veertigers het gemeen-
televen ervaren én op hun wensen en behoeftes. Het doel was
om na te gaan hoe hun betrokkenheid bij de gemeente ver-
groot zou kunnen worden.

Voor het onderzoek zijn 959 vragenlijsten verspreid onder gemeen-
teleden tussen de dertig en vijftig jaar. Dit leverde een respons op
van 53 procent. Deze goede respons maakt dat de resultaten te
vertalen zijn naar alle dertigers en veertigers in onze gemeente.
En wellicht ook naar andere kerkelijke gemeenten in Nederland.
Bedacht moet worden dat jongere lidmaten en ouderen wellicht
juist weer waardering voor andere zaken in de gemeente hebben
en ook andere wensen en behoeftes.

Vier factoren blijken van grote invloed op de betrokkenheid van
leden bij de gemeente (in volgorde van belangrijkheid):

1 de mate waarin gemeenteleden de kerkdiensten als relevant
ervaren;
de aantrekkingskracht van de gemeente als geheel;

3 deervaren sfeerin de gemeente;

4 de mate waarin de gemeente voldoende missionair bezig is.

Wanneer de gemeente de betrokkenheid van derti-
gers en veertigers bij de kerk wil vergroten, moet ze
dus zoeken naar manieren om deze vier sleutelfac-
toren positief te beinvioeden.

Relevante kerkdiensten

Veruit de belangrijkste sleutel voor het vergroten
van de betrokkenheid van dertigers en veertigers
blijkt het organiseren van relevante kerkdiensten.
Bijwonen van diensten moet voor deze groep lei-



Eris

behoefte aan
ontmoeting

in de kerk,
waarbij
gemeenteleden
elkaar kunnen
spreken en
bemoedigen.

den tot geloofsgroei; het moet gaan over onderwerpen die hen
bezighouden. Wanneer deze leden na een dienst niet geinspireerd
naar huis gaan, ontstaan tegenzin en desinteresse; wat het begin
lijkt van afname in betrokkenheid. Ook de sociale omgeving van
leden is belangrijk: relevante kerkdiensten zijn diensten waar leden
graag een vriend(in) die niet gelooft mee naartoe zouden nemen.
Welke onderwerpen houden dertigers en veertigers in de kerk dan
precies bezig? Het eerste wat opvalt, is dat gemeenteleden vooral
behoefte hebben aan kerkdiensten die gaan over actuele, heden-
daagse onderwerpen en over hoe bijbelse principes vertaald kun-
nen worden naar de huidige tijd.

Actuele onderwerpen worden omschreven als thema’s die op dit
moment in de maatschappij spelen en duiding van recente gebeurte-
nissen en situaties in de wereld. Heel concreet wor-

den bijvoorbeeld genoemd: de opkomst van terro- oo .

risme, aanslagen en terreur, scheiding/hoe houd ik

mijn huwelijk goed, hoe om te gaan met vluchtelin-

gen, opkomst van de islam, weerbaarheid als chris-

ten in de samenleving en ‘vreemdeling-zijn’.

Bij het onderwerp vertaling naar het leven van

nu lijkt het belangrijk om uitleg te geven over hoe

bijbelse principes toegepast kunnen worden in het

leven van alledag. Een dergelijke praktische toepassingsslag mag
volgens de ondervraagden in een kerkdienst en/of preek eigenlijk
niet ontbreken. lemand geeft bijvoorbeeld aan: Ik hoop altijd dat
mijn passie voor het evangelie weer aangewakkerd wordt door de
diensten en ook dat ik leer over hoe ik het evangelie vorm kan geven
in mijn dagelijks leven.

Een tweede onderwerp dat vaak terugkomt in de antwoorden is
jeugd en kinderen. Veel gemeenteleden willen het geloof graag



goed overbrengen op hun kinderen. Vragen die hierbij leven zijn
bijvoorbeeld: hoe praat ik met mijn kinderen over God? Hoe kan ik
God betrekken bij hun leven? Hoe laat ik zien aan mijn kind dat het
geloof veel voor mij betekent? Veel ouders zien in dat het hierbij
belangrijk is om ‘authentiek’ te zijn en schijnheiligheid te vermij-
den, maar hoe doe je dat? Je maakt immers zelf ook fouten. In de
antwoorden die gemeenteleden hier verder geven, zit ook een plei-
dooi om veel ruimte te geven aan de jeugd in de gemeente. lemand
geeft bijvoorbeeld aan: Preken moeten appelleren
aan het maken van een keuze voor Jezus; het is goed
om hierbij ook expliciet de jeugd aan te spreken.

....................................... Het derde meest genoemde onderwerp is de Hei-

lige Geest. Veel mensen hebben vragen over de
derde Persoon in de Drie-eenheid. Hier is duiding
vanuit de kerk erg belangrijk. lemand zegt: het
mag meer gaan over de Heilige Geest; de vrucht van
de Geest, over wonderen (die nog steeds gebeuren in
Jezus’ naam) en over de invloed van de boze (en hoe
we hiermee om moeten gaan). Veel mensen willen
graag groeien in hun persoonlijke relatie met God
en voelen aan dat het daarbij aankomt op (vervul-
ling met) de Heilige Geest. Onderwijs in de gemeen-
te zou hier dan ook op moeten ingaan: de werking, de vrucht en de
gaven van de Heilige Geest.

Grote familie

De aantrekkingskrachtvan de gemeenteis de tweede factoromin te
investeren, wanneer we de betrokkenheid willen vergroten. Belang-
rijk is dat gemeenteleden het gevoel hebben dat ze deel uitmaken
van een grote familie. Dat gemeenteleden elkaar gaan herkennen
als broeders en zusters in Christus; onderling van elkaar weten wat
er bij de ander leeft qua geloof en persoonlijke omstandigheden. Er
moet daarom gezocht worden naar manieren om meer ontmoeting
terealisereninde kerk, waarbij gemeenteleden elkaar kunnen spre-
ken, bemoedigen en onderling geloofsgesprekken kunnen voeren.

Goede sfeer

Uit het onderzoek komt verder naar voren dat een goede sfeer in de
gemeente erg belangrijk is. Kernwoorden hier zijn ‘warmte’, ‘gast-
vrijheid’ en een ‘minder formele sfeer’ Veel gemeenteleden zitten
niet te wachten op ‘gezeur’ en ‘spanningen’ tussen (groepen) men-
sen in de gemeente. Hier lijken gemeenteleden zich toch enigszins
te distantiéren van de kerk als instituut. Voor veel gemeenteleden
tussen de 30 en 50 jaar lijken de kerkelijke leer en regelgeving niet
echtvan belang. Het gaat minder om de ambten en besluitvorming
rondom bijvoorbeeld ‘kinderen aan het avondmaal’ of ‘de vrouw
in het ambt. Gemeenteleden lijken juist veel meer op zoek naar
een omgeving waarin de eigen geloofsontwikkeling gestimuleerd

20



21

Alle gebouwen
die de
hervormde
gemeente in
Vriezenveen
gebruikt

aan elkaar
verbonden

wordt. Let hierbij ook op de grote vraag van gemeenteleden naar
onderwerpen die de geloofsgroei bevorderen en de opmerking van
veel gemeenteleden dat zij ‘over kerkmuren heen hebben leren kij-
ken’. Wat gemeenteleden verbindet, is Jezus en de kracht van de Hei-
lige Geest. Al het andere is minder belangrijk. In de gemeente mag
het daarom wellicht ook allemaal wat kleiner, intiemer en minder
formeel.

Missionair zijn
Een van de meest opvallende conclusies van dit

onderzoek was het blootleggen van de noodzaak e :

tot meer missionair kerk-zijn. Als gemeente lijkt

het belangrijk om niet alleen ‘intern gericht’ bezig

te zijn, maar op zoek te gaan naar de van oorsprong

missionaire wortels van de kerk. Hoe kunnen we als

gemeente het evangelie goed overbrengen op bui-

tenstaanders? De gemeente moet zelf op zoek gaan

naar ‘hen die verloren gaan’ en zoeken naar manie-

ren om het evangelie duidelijk en aantrekkelijk over

te brengen op mensen die geen zicht (meer) hebben

op God en zijn genade. Hierbij lijkt het belangrijk

om goed na te denken over een mogelijke doelgroep buiten de kerk
en hoe die te bereiken. Wat houdt deze mensen bezig? Zorg voor
een goede leefwereldverkenning van mensen uit deze doelgroep en
organiseer samenkomsten die aansluiten bij hun beleving en inte-
resses.

De kerkelijke betrokkenheid in Nederland is verminderd en belang-
rijke oorzaken hiervan liggen in ontwikkelingen in de maatschappij
en de tijd waarin we leven. Het lijkt belangrijk om als gemeente in
te spelen op deze veranderingen en te zoeken naar een manier van
kerk-zijn die goed aansluit bij wat gemeenteleden willen. Zonder
daarbij de essentie van het gemeente van Christus zijn uit het oog
te verliezen.

Karen Zwijze-Koning is ouderling in de hervormde gemeente Vriezen-
veen en promoveerde onlangs in de Toegepaste Communicatieweten-
schap aan de Universiteit Twente.



BIJBELSTUDIE

“Bid daarom als volgt: Onze Vader” (Mat. 6:9)

Het wonen en werken in Bolivia leert mij niet alleen veel over
het land en de cultuur, maar ook over de Bijbel. Een van de
grote verschillen met Nederland is dat Bolivia hoog scoort op
collectivisme. Het belang van de groep staat voorop; mensen
denken eerstin ons belang en dan pas in mijn belang.

Nederland daarentegen scoort hoog op individualisme. Dit hangt
samen met een groeiende welvaart waardoor mensen niet meer
van elkaar afhankelijk zijn. Bij ik-denken gaat het eigenbelang
voor op de groep. Dat geldt ook in de kerk. Er ligt een sterke nadruk
op ‘mijn persoonlijke relatie met God’ In de eredienst valt het me
bijvoorbeeld op dat we liederen zingen vanuit de eerste persoon
enkelvoud: ik aanbid U, Heer of U nodigt mij aan tafel. Niet: wij aan-
bidden U of U nodigt ons aan tafel. Zie je het verschil?

Soms heb ik het idee dat we kerk zijn naar het voorbeeld van het
Nederlands elftal. Individueel zijn het prima spelers, maar als team
werkt het niet. Er is geen sprake van wij-denken. We hebben het in
de kerk over gemeenschap vanuit een zeer individualistisch wereld-
beeld. Wat heb ik aan gemeenschap? Wat zit erin voor mij? En als
het me niet bevalt, dan stap ik eruit. Ons ik-denken wint het van het
wij-denken.

Hetvolk van God

Ook de bijbelse tijd werd gekenmerkt door wij-denken. Misschien
nog sterker dan hier in Bolivia. In het evangelie gaat het niet om
mijn redding, of die van jou. Het gaat om God, Hij heeft een volk
uitgekozen voor zijn reddingsplan voor de hele wereld. Hij is onze
Vader. Samen zijn wij het lichaam van Christus. Vanaf het begin van
de kerk staat gemeenschap voorop (Hand. 2:42-47).

Het wij-denken zoekt de identiteit binnen de groep, als volk van
God. Het kenmerkt zich door loyaliteit, ook als het ons wat kost.
Bijvoorbeeld je eigen mening voor je houden omwille van de har-
monie. In het wij-denken staat niet het eigenbelang van iedereen
persoonlijk voorop, maar het groepsbelang. Als de groep goed func-
tioneert, dan kan elk individu ook tot bloei komen.

De uitdaging voor ons is om vanuit ons individualistische wereld-
beeld op een betekenisvolle manier een gemeenschap te vormen.
En misschien kost ons dat wat eigenbelang.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba (Boli-
via) en geeft les aan het Theologisch Seminar



23

INSPIRATIEREIS

Als kerken de wereld omarmen dan gebeurteriets! In juniwas
ik mee op een inspiratiereis naar Oeganda. Om daar te zien
hoe de kerk samen met de gemeenschap zich inzet voor het
aanpakken van allerlei lokale problemen. In Nederland ken-
nen we die aanpak onder de naam Umoja. We bezochten de
Pentecostal Assemblies of God (PAG) om te leren hoe zij dat
hebben vormgegeven. Het was een boeiende en leerzame
reis. Weer terug in Nederland is het de uitdaging om de opge-
dane lessen te vertalen naar onze situatie. Dat is een zoek-
tocht, maar wel eentje die de moeite waard is. Want één ding
is duidelijk: de christelijke gemeenschap is op haar krachtigst
als zij de wereld omarmt.

Het unieke van de christelijke gemeenschap is dat het initiatief

niet van ons, maar van God komt. Hij ziet naar ons om, roept ons en

vormt ons tot een nieuwe gemeenschap. Deze gemeenschap heeft
drie doelen:

1 Omgang met de levende God, zowel persoonlijk als gezamen-
lijk via onze samenkomsten. We leven tot eer van zijn grootheid
(Ef. 1:12).

2 Gemeenschap met elkaar, waarbij we naar elkaar omzien,
elkaar dienen en samen groeien in geloof, hoop en liefde.

3 Dienst aan de samenleving in woord en daad, dit is gericht op
de hele mens.

Deze drie dimensies samen horen tot de kern van ons kerk-zijn. Ze
zijn aan elkaar verbonden en vormen een geheel. In onze huidige en
toekomstige gemeenschappen behoren ze alle drie een duidelijke
plek te hebben. Wat herken je hiervan in jouw gemeente?

Umoja

Umoja biedt kerken handvatten om zich te verbinden aan het
dagelijks leven van mensen in de buurt. Umoja is een initiatief
van Tear en stichting Present. Via het Platform Diaconale Samen-
werking zijn GKv, NGK en CGK aangesloten bij Umoja Nederland.
Kijk voor meer informatie op www.umojanederland.nl.

Sterke visie op kerk en samenleving
De PAG in Oeganda werkt vanuit een sterke visie op kerk en samen-
leving. De lokale kerken worden gestimuleerd na te denken over de



Luisteren naar
de impact

van Umoja in
het leven van
Moses

vraag: wat voor kerk willen we zijn en wat voor samenleving zien
we voor ons? Zo ontstaan visie, hoop en verlangen en rijst vervol-
gens de vraag: hoe komen we daar dan? Ik denk dat we van de kerk
in Oeganda zeker een paar lessen kunnen leren.

Een belangrijke les die ik in Oeganda opnieuw heb geleerd, is dat
we mensen uit één stuk zijn: geestelijk, sociaal, emotioneel, materi-
eel en fysiek. De dienst aan de samenleving raakt het leven van elke
dag op alle terreinen. Het valt me op dat dit voor Afrikanen een heel
natuurlijk principe is. Ik vraag me af in hoeverre dat ook het geval
is in onze manier van leven en kerk-zijn. Denken wij toch niet veel
meer in hokjes? Plaatsen we bewust en onbewust niet het geeste-

lijke boven het tastbare leven? En de kerk boven de

"""""""" ’ rest van de samenleving? Van de kerk in Oeganda

kunnen we leren om meer integraal te zijn in ons

denken en dienen.

Met Umoja doorlopen lokale kerken samen met de

gemeenschap waarin zij kerk zijn een aantal stap-

pen. Daarbij inventariseren ze wat de gemeenschap

nodig heeft en wat er al aan bronnen aanwezig is
om dat realiseren. Van de mensen die Umoja aan den lijve ervaren,
horen we wat het tot stand brengt. Umoja verandert de houding
van de kerk. Christenen gaan beseffen dat zij zout en licht mogen
zijn in hun eigen gemeenschap en worden actief. Ze ontwikkelen
zich en nemen de gemeenschap daarin mee.
Neem bijvoorbeeld Simon, die ook meedeed aan het Umoja-proces.
Hij verkoopt zijn twee geiten en met de opbrengst koopt hij zaad
voor sinaasappelbomen. Een paar jaar later heeft hij zeshonderd
sinaasappelbomen en kunnen zijn kinderen naar school. Daarnaast
ondersteunt hij enkele kinderen uit het dorp en helpt hij dorpsgeno-
ten om zelf ook aan de slag te gaan. Op de markt zet hij zich ervoor



25

in dat ook de kleinere sinaasappelboeren een goede prijs krijgen
voor hun sinaasappels. Zo heeft de kerk in Oeganda met Umoja een
prachtige manier gevonden om lokale gemeenschappen te omar-
men en de liefde die God voor zijn wereld heeft tastbaar maken.

Krachtige getuigenissen

Een andere les is hoe de drie dimensies (omgang
met God, gemeenschap met elkaar en dienst aan
de samenleving) op elkaar ingrijpen. Dat zie je bij-
voorbeeld als je gemeenteleden in Oeganda vraagt
naar wat Umoja gedaan heeft met hun persoonlijke
relatie met God. Nadat ze kort hebben nagedacht,
zeggen ze allemaal iets in de trant van: “Door de
bijbelstudies ging ik de nood om mij heen zien en
voelde ik me geroepen om daar iets in te betekenen” Liefde voor
God uitzichin liefde vooranderen. Zo was er een dominee die hel en
verdoemenis preekte bij een groep drinkende mannen. Door Umoja
veranderde zijn toon, want deze mannen waren immers geliefd
door God en geschapen naar zijn beeld. Uiteindelijk ontstond er een
kerkgemeenschap van 250 leden.

Maar ook in persoonlijke relaties verandert iets. Een man overtuig-
de zijn vrouw altijd door hard op haar in te slaan.

Zijn vrouw merkte dat hij door Umoja was veran-

derd. Hij behandelde haar nu zachtmoedig en als

gelijkwaardig. In Oeganda hoorde ik mensen uit

een gemeenschap over de lokale kerk zeggen: “Eerst

kwamen deze christenen dansen, zingen en klap-

pen, maar nu houden ze van ons” Het zijn krachtige

getuigenissen van hoe het evangelie horizontaal

uitwerkt. Als je het hart van God proeft, kun je niet

voorbijgaan aan de nood van je medemens.

Ik ben omdat wij zijn

Afrika is het continent van gemeenschap, van ubuntu, het ‘ik ben
omdat wij zijn’. Voor ons westerlingen voelt dat al snel ongemak-
kelijk. Maar laat eens op je inwerken hoe bisschop Desmond Tutu
het verwoordt:

lemand met ubuntu staat open voor en is toegankelijk voor
anderen, wijdt zich aan anderen, voelt zich niet bedreigd door het
kunnen van anderen, omdat hij of zij genoeg zelfvertrouwen put
uit de wetenschap dat hij of zij onderdeel is van een groter geheel.
lemand met ubuntu krimpt ineen wanneer anderen worden
vernederd of wanneer anderen worden gemarteld of onderdrukt.

Het is alsof hij een christen beschrijft.

Je proeft de waarde van elk individueel mens in de woorden van
Tutu. Die waarde van hetindividu werd ook krachtig neergezet door
bisschop Zac, een energieke man die wel iets wegheeft van Tutu.
“Elk mens is gemaakt naar het beeld van God en is daarom waarde-
vol”, hield hij ons voor. “Zo moeten we dan ook met elkaar omgaan.



Bisschop Zac
benadrukt de
waarde van elk
individu

Ook wanneer mensen heel anders zijn en denken dan wij. Het is
veel gemakkelijker om een keer barmhartigheid te tonen, dan om
rechtvaardigheid na te streven. Want onrecht gaat over systemen
die mensen neerdrukken en mensen hun waardigheid ontnemen.
Hetvraagt een structurele inzet voor de waardigheid van de ander.”
En zo kwamen voor mij individu en gemeenschap meer in balans
tijdens deze Oegandareis.

Diaken als componist van de gemeenschap

Er zit kracht in een liefdevolle gemeenschap. Zo’n
gemeenschap is een gave van God. Tegelijkertijd is
het een opgave en een roeping, waar we bewust
aan moeten werken. Dat is nog een hele uitdaging
in een samenleving waar we gewend zijn onszelf
vooral alsindividu te zien. Het is daarom maar goed
dat we in onze kerken diakenen hebben die zich
juist daarvoor inzetten! Zij zijn als het ware com-
ponist van een liefdevolle gemeenschap. Dat zie je
ook in het bevestigingsformulier, waar hun werk zo
wordt samengevat:

...de diakenen spannen zich er met woord en daad voor in dat de
eenheid zichtbaar wordt in de onderlinge liefde. Zo zullen we als
gemeente groeien in liefde voor elkaar en voor alle mensen.

Zie hier het einddoel van al het diaconale werk: een liefdevolle en
uitreikende gemeenschap. Die liefdevolle gemeenschap breekt zich
een weg naar buiten om de wereld te omarmen, vanuit het besef
dat elk mens waardevol is. Dat vraagt om een integrale invulling
van missionair kerk-zijn. Mooi om als diakenen daar de gemeente
in mee te nemen!



27

Ubuntu

Jane was onze reisleider in Oeganda.
Toen zij eens voor een cursus Engeland
bezocht, trof de ongelijkheid tussen het
Westen en Afrika haar diep. “lk zat in het - 4
vliegtuig en was boos op God. Ik vroeg
Hem waarom Hij alles zo oneerlijk had
verdeeld! Na een paar weken kwam ik er
steeds meer achter dat ik het bij het ver-
keerde eind had. In de supermarkt zag ik
mensen met overvolle wagentjes, maar niemand blij kijken. Mijn
gastvrouw bij wie ikin Engeland logeerde, kapte een gesprek met
haar doodzieke buurvrouw af omdat we naar de kerk moesten.
Dat gesprek bij de voordeur, dat was toch juist kerk-zijn? En na
de dienst moesten we direct naar huis, want er stond een pie
in de oven. Ik vroeg me af, waar is jullie ‘community’ die diepe
gemeenschap die je met elkaar kunt hebben? En opeens zag ik
het. Wij hebben in Oeganda veel meer gekregen dan jullie. Want
wij hebben ubuntu, community.”

Bonhoeffertjes

Tijdens de Oegandareis trakteerde onze Nederlandse reisleider ons
dagelijks op enkele ‘Bonhoeffertjes’ Dit waren inspirerende en vaak
prikkelende teksten van de Duitse verzetstheoloog Dietrich Bon-
hoeffer. Een van die quotes ging over de christelijke gemeenschap
die op haar krachtigstis als zij de wereld omarmt en vecht voor haar
heil. Hoe toepasselijk om daarmee af te sluiten.

De kerk is de plaats waar getuigd en aanvaard

wordt, dat God de wereld in Christus met e ’
zichzelf verzoend heeft, dat God de wereld zo

heeft liefgehad, dat Hij zijn enige Zoon voor

haar gegeven heeft. De ruimte van de kerk

dient niet om de wereld een stuk van haar

gebied te betwisten, maar juist om de wereld

te verkondigen, dat zij wereld moet blijuen, de

wereld namelijk die God heeft liefgehad en verzoend. Het is dus
niet zo, dat de kerk haar ruimte zou willen of moeten uitbreiden
ten koste van de ruimte van de wereld. Zij verlangt niet meer
ruimte dan zij nodig heeft om de wereld te dienen met het
getuigenis van Jezus Christus en de verzoening door Hem met
God. De kerk kan haar eigen ruimte dan ook alleen verdedigen
door niet voor die ruimte, maar voor het heil van de wereld

te vechten. Anders wordt de kerk inderdaad een religieuze
vereniging, die voor haar eigen zaak vecht en daarmee heeft
opgehouden kerk van God en van de wereld te zijn.

Derk Jan Poel ondersteunt vanuit het Diaconaal Steunpunt kerken in de
GKuv en NGK op het terrein van diaconaat in kerk en samenleving.



Verbonden via sociale media

Almatine
Leene




BETEKENISVOLLE RELATIES

Voor jongeren komen geloven en deelnemen aan activiteiten
van de kerk steeds meer los van elkaar te staan. Jongeren zoe-
ken naar hoe ze God een plek kunnen geven in hun leven, maar
kunnen niet altijd uit de voeten met de kerk. Hoe kan de kerk
een plek voor hen zijn met ruimte én verbondenheid?

We willen graag dat jongeren zich thuis voelen in de kerk. Dat de
kerk een vertrouwde plek voor hen is, waar ze gezien worden en die
bijdraagt aan hun relatie met God. Dat thuis voelen in de kerk blijkt
vaak lastig voor jongeren naarmate ze ouder worden. Dit doet mij
denken aan dedrieslag die vaak gehanteerd wordt in de missionaire
context: belong (erbij horen), believe (geloven) en behave (gedragen).
In traditionele kerken denkt men meer vanuit behave en believe als
voorwaarde voor belong (lidmaatschap). Je moet je eerst op een
bepaalde manier gedragen en een aantal dingen geloven voordat
je erbij mag horen. Maar in gemeentes waar men ‘echt’ missionair
wil zijn, staat belong voorop. Het ‘erbij horen’ is de eerste stap. Ver-
volgens (misschien) geloof en als laatste zou dit kunnen leiden tot
gedragsverandering.

Erbij horen

In een missionaire context staat belong dus altijd voorop. Voor mij
is dat ook de grondhouding geworden in de manier waarop ik naar
het jeugdwerk in de kerk kijk. Ik ben ervan overtuigd geraakt dat
jongeren betekenisvolle relaties met anderen nodig hebben. Dat is
wat we Jezus zien doen tijdens zijn leven op aarde.

Meestal is Jezus te vinden tussen de mensen. Denk "t
aan de Samaritaanse vrouw (Joh. 4), de overspelige

vrouw (Joh. 8), Zacheiis (Luc. 19), de rijke jongeling

(Marc. 10). In al deze ontmoetingen laat Jezus aller-

eerst zien dat deze mensen er mogen zijn, dat ze

erbij horen. Dat Hij van hen houdt, ongeacht hun

gedrag, zonde en keuze Hem wel of niet te volgen.

Voor mij is het veelzeggend dat de onvoorwaardelijke liefde van
Jezus voorop gaat. Je hoeft niet eerst te geloven, of je op een bepaal-
de manier te gedragen, voordat Jezus zijn liefde toont.

Als jongere ging ik graag naar de kerk of naar activiteiten van de
kerk. Niet omdat ik de activiteiten zo leuk vond, maar vooral omdat
ik daar mijn vrienden kon ontmoeten. En doordat we een hechte
vriendengroep waren, motiveerden we elkaar om deel te nemen
aandeverschillende activiteiten. Het zorgde er uiteindelijk voor dat
we met elkaar belijdenis deden en dat we actief werden binnen en



buiten de kerk. We hoorden ergens bij, we wilden er ook bij horen en
we wilden ons inzetten.

Geloofsgemeenschap
Maar wat als dit zo niet meer werkt? Wat als er geen cultuur meer
is om naar kerkdiensten of andere activiteiten van de kerk te gaan?
Als er onder jongeren nauwelijks meer een cultuur is van vrienden-
groepen binnen de kerk waarin je elkaar stimuleert om te gaan?
Waar sluit je dan op aan en hoe? Wat volgens mij belangrijk is voor
het jeugdwerkin de kerk, is dat we jongeren verbinden aan Christus
én hen deelgenoot maken van een geloofsgemeenschap. Daarbij
speelt vriendschap een belangrijke rol.
Ik koppel deze drie bewust aan elkaar, ook al weet ik dat het in
jeugdwerkland niet altijd populair klinkt. Ik hoor weleens dat het
er vooral om gaat dat jongeren Christus leren ken-
nen en dat het niet uitmaakt of ze lid zijn van de
kerk. Maar ik zie steeds meer dat het cruciaal is
dat jongeren zich verbonden weten en voelen met
anderen. En deelgenoot worden gemaakt van een
geloofsgemeenschap. Het is moeilijkomin je eentje
te geloven en volgens mij is het in de Bijbel nauwe-
lijks een optie. Geloven is kwetsbaar als het indivi-
dueel moet worden ervaren. Want als je God in je
eentje niet ervaart, kun je als jongere enorm op je
eigen motivatie en verlangens worden teruggeworpen. Bovendien
willen jongeren deel uitmaken van een groep.

Vriendengroepen

Harmen van Wijnen heeft onderzoek gedaan onder een vijftal jon-
gerengroepen die in meer of mindere mate verbonden waren met
de kerk (PKN). Hij concludeert dat ‘zijn’ voorafgaat aan ‘organiseren’
en dat een jongere niet kan ‘zijn’ zonder anderen. Samenzijn is een
basisgegeven. Jongeren zoeken elkaar op. Ze zijn het liefst bij elkaar
om te chillen, plezier te maken, muziek te luisteren en hun gevoe-
lens te delen. Ook geloof en geloofsbeleving zijn voor jongeren een
gezamenlijke onderneming. De vormen zijn echter (vaak) niet lan-
gervoorgekookte activiteiten van een kerk.

Van Wijnen stelt dat we jongeren niet langer moeten zien als indivi-
duele leden van een gemeenschap, omdat jongeren moeite hebben
met het instituut kerk. Dat jongeren zich niet meer thuis voelen in
de kerk, kan niet opgelost worden met een programma of doordat
de kerk allerlei activiteiten organiseert. Van Wijnen wijst vooral op
de informele spontane (vrienden)groepen. Jongeren zijn en blijven
op zoek naar andere mensen om hen heen. Zij geven betekenis aan
hun leven met anderen.

Informele verbanden

Hij doet de aanbeveling om voortaan te beginnen bij de (informele)
verbanden van jongeren zelf. De aandacht zou moeten verschui-
ven van de georganiseerde jeugdgroepen naar vriendengroepen of
spontane groepen die licht verbonden zijn met de kerk. Van Wijnen
vindt dat we de eigen netwerken en vriendengroepen van jongeren

30



Jongeren
zoeken naar
hoe ze God een
plek kunnen
geven in hun
leven, maar
kunnen niet
altijd uit de
voeten met de
kerk

moeten beschouwen als vormen van kerk-zijn waarin de Geest 66k
werkt. Hij spreekt van hybride (lichte) vormen van kerk-zijn.

Samengevat zou je kunnen zeggen dat de kerk vooral moet inste-
ken op de spontane vriendengroepen waarin belong vooropstaat en
believe en behave optioneel zijn geworden. Want vriendengroepen
worden onder jongeren steeds diverser, ook qua geloofsovertuiging.
Jeugdleiders zouden daarbij authentieke identificatiefiguren moe-
ten zijn, die vooral het samenzijn vanuit de bron voorleven en door-
geven. Dit vraagt echter veel van kerken en jeugdleiders. De relatie
tussen jeugdleiders en jongeren houdt meestal alleen stand als de
jongere komt opdagen bij activiteiten. En meegroeit in het plan dat
het jongerenwerk voor ogen heeft met de jongeren in de gemeente.

Relationeel jeugdwerk

Andrew Root maakt in Revisiting Relational Youth Ministry onder-
scheid tussen ‘relaties’ en ‘connecties’. Hij stelt: “We beloven in ons
jeugdwerk vaak relaties maar we bieden niet meer dan connecties
en dat leidt bij jongeren nogal eens tot teleurstelling”. Een jeugd-
werker die volgens Root een connectie aangaat met jongeren, wil
jongeren alleen beinvioeden. Relationeel jeugdwerk gaat volgens
hem verder. Relationeel jeugdwerk gaat over je leven delen en
aanwezig zijn. Dat gaat verder dan jeugdwerk waarbij we binnen
jeugdactiviteiten bezig zijn met het opbouwen van relaties. Want
daarin zijn de kerkelijke activiteiten nog steeds het uitgangspunt.
Root daagt ons uit om de relatie met jongeren te zien als de plaats
waar Jezus aanwezig is. Relationeel jeugdwerk is niet een middel
dat je inzet voor een doel. In de relatie tussen jeugdwerkers en jon-

ayeJ30104 Aprjua sueH @



geren wordt volgens Root Jezus zichtbaar. Dit betekent dat jeugd-
werkers bereid zijn hun leven te delen met jongeren. Het betekent
concreet met jongeren optrekken en met hen meelopen. Het is een
relatie die twee kanten op werkt, delen is vermenigvuldigen. Als je
geeft, ontvang je er iets voor terug. Je dient de ander met hulp of
aandacht. Degene die gediend wordt, geeft je daar menselijk con-
tact voor terug. In dat contact kun je iets leren over jezelf, de ander
en God. De ander dienen is doen wat God van ons vraagt.

Breed scala aan activiteiten

Wat zou het geweldig zijn als we daarin al vroeg voor jongeren een
herkenbaar voorbeeld zijn! Begin bij de (informele) vriendengroep
van jongeren. Ik realiseer mij dat bovenstaande praktijk er niet
zomaar is, zeker ook omdat daar veel (en soms andere) jeugdwer-
kers voor nodig zijn. Ik denk dat we als kerk moeten investeren in
het begeleiden van ‘spontane’ vriendengroepen. Hiervoor is een
breed scala aan ontspannende of diaconale activiteiten denkbaar.
Ik zie dat terug bij twee jeugdwerkers die ik onlangs
sprak. Zij proberen op een creatieve manier met
jongeren op te trekken envan elkaarte leren.Samen
na te denken over persoonlijke, maatschappelijke
en geloofsvragen. Waar ze vooral tijd en aandacht
aan besteden, is het groepsproces. Dat iedereen er
mag zijn, gezien wordt en erbij hoort. En binnen
deze vriendengroep is ruimte voor geloofsvragen en
daarin is veel variatie. Van de één ‘hoeft het niet, de ander ‘weet het
allemaal niet, weer een ander is hongerig en bezoekt ook activitei-
ten van andere kerken om te groeien in geloof. Er zijn jongeren die
enkel hun gezicht laten zien tijdens een ontspannen of diaconale
activiteit. Het samenzijn is voor deze groep inderdaad een basisge-
geven. De jongeren voelen zich hier veilig en thuis.

Thuis voelen

Of jongeren zich thuis voelen in een kerk wordt voor het grootste
deel bepaald door hun sociale contacten. Kleine (vrienden)groepen
worden ervaren als een goede omgeving om van elkaar te leren en
echt met elkaar op te trekken.

Ideaal zou zijn als kerken al in het kinderwerk investeren in groeps-
vorming. Probeer te stimuleren dat kinderen vriendschappen
opbouwen in de kerk. Zorg in de activiteiten voor jongeren dat er
ruimte is voor de zoektocht naar God. Ga met hen in gesprek over
waar en hoe zij bezig (willen) zijn met hun geloofsontwikkeling.
Kijk vervolgens als kerk hoe dat gefaciliteerd kan worden. Blijf ook
investeren in de kerkdienst en gebruik daarin liturgische elementen
die specifiek gericht zijn op kinderen en jongeren. En betrek kinde-
ren en jongeren daar zelf bij.

Anko Oussoren is jongerenwerker geweest en werkt nu als adviseur bij
het Praktijkcentrum.

32



VRAAG & ANTWOORD

Avondmaal buiten de kerk?

VRAAG

Laatst vertelde een gemeentelid mij dat ze een familieweek-
end had gehad. Het was heel fijn geweest met elkaar. Op
zondagmorgen hadden ze een goed geloofsgesprek gevoerd
en ook samen gezongen en gebeden. Spontaan had iemand
geopperd om met elkaar avondmaal te vieren. Dat hadden ze
gedaan door een schaal brood rond te laten gaan en daarna
een glas wijn. Ik vond het mooi, maar ook wel wat vreemd.
Kan dit zomaar? Is dit ook echt een avondmaalsviering? Wat
moet ik daarvanvinden?

ANTWOORD

Uit jouw vraag blijkt betrokkenheid bij het gemeentelid en ook res-
pect voor het heilig avondmaal. Inderdaad komt het steeds meer
voor dat er ‘avondmaal’ wordt gevierd buiten de kerk. Het gebeurt
bij familiebijeenkomsten, maar ook tijdens congressen, conferen-
ties of vakantiekampen. Ook in een kring of miniwijk van de kerk
kan geopperd worden om samen avondmaal te vieren.

In het verleden was de praktijk heel duidelijk. Je vierde avondmaal
in je eigen gemeente en bij hoge uitzondering in een zusterkerk. De *
kerkenraad hield toezicht op de heiligheid van de tafel. Gasten van Kees van
buiten mochten alleen meedoen als de kerkenraad toestemming Dusseldorp
gaf. Voor de viering in de kerk gold een aantal afspraken: er wordt

een avondmaalsformulier gelezen, het valt binnen een vaste litur-

gie, er moeten ambtsdragers aanwezig zijn en alleen een bevoegd

predikant mag het avondmaal bedienen. We legden nadruk op de
zelfbeproeving als geestelijke voorbereiding. Het is immers een

sacrament in de bediening van het heil van Christus. We hecht-

ten sterk aan het kerkelijk karakter van het avondmaal. Het is wel
voorgekomen dat een gemeentelid werd afgehouden van het eigen

avondmaal, omdat hij het in een ander kerkverband had gevierd.

Verschuivingen

Onze visie op het avondmaal is verschoven. Gastvrijheid voor gas-
ten in de kerkdienst heeft meer ruimte gekregen. Het aspect van de
gemeenschap is in onze beleving sterker geworden: het gaat niet
alleen om je persoonlijke verhouding tot Christus, maar ook om
christelijke verbondenheid met elkaar. Bovendien is onze kerkelijke
horizon verbreed: we zoeken graag contact met gelovigen buiten de
eigen kerk.

Ik heb Jasper Bosman (die aan de Theologische Universiteit onder-
zoek doet naar de beleving van avondmaal bij kerkgangers) ge-



Brood en wijn

staan voor vraagd hoe hij tegen deze ontwikkeling aankijkt. Hij signaleert
Christus als een verschuiving in het ervaren van gemeenschap. We ontdekken
inhoud van het  geloofsverbondenheid op allerlei plekken en in allerlei samenstel-
avondmaal lingen, ook buiten de eigen kerk. Als je met christenen bij elkaar
bent en geestelijke verbondenheid ervaart, komt het verlangen op
om samen avondmaal te vieren. Omdat we veel informeler met
elkaar omgaan, wordt kerkelijke gescheidenheid minder als pro-
bleem gevoeld. Soms wordt zelfs expliciet genoemd dat we de ker-
kelijke verdeeldheid even kunnen overstijgen door
............................ ) de gezamenlijke verbondenheid met Jezus Christus
. . te vieren. Het kleinschalige van zo’n viering wordt

Het klelnthgllge als prettig en persoonlijk ervaren.

van z0'n viering
A Duidelijke verschillen

wordt als pr_,ettlg Jasper Bosman vindt wel dat er duidelijke verschil-
en PerSOOﬂlUk len zijn tussen de eigen kerkelijke avondmaalsvie-

ervaren

ring en de ‘vieringen’ daarbuiten. Dat zijn niet alleen

verschillen in vormgeving (geen ambtsdragers,

geen vast protocol, een eenvoudige liturgie), maar

ook in beleving. Belangrijke inhoudelijke aspecten
staan minder op de voorgrond (zelfbeproeving, persoonlijk geloof,
offer van Christus, gemeente). Het vieren van de geloofsverbonden-
heid staat veel meer centraal. Je kunt zeggen dat er twee soorten
avondmaalsviering zijn: de ‘officiéle’ in de eigen gemeente in de
kerkdienst en de meer ‘spontane’ vieringen in andere bijeenkom-
sten van christenen.



Het lijkt mij belangrijk om deze twee soorten niet tegen elkaar uit te
spelen, maarwel van elkaarte onderscheiden.Voorde identiteit van
de gemeente is de gezamenlijke en georganiseerde avondmaalsvie-
ring belangrijk. Daar wordt het fundament van de kerk zichtbaar
en ontspringt ook de onderlinge gemeenschap. Daar wordt het
heil uitgereikt en vernieuwen gelovigen het verbond met Christus,
zowel persoonlijk als samen. Het is goed dat de kerkenraad hierin
verantwoordelijkheid neemt, door beslissingen te nemen over toe-
lating en afhouding van gemeenteleden.

Aandachtspunten

Tegelijk heeft het waarde om —als er werkelijk christelijke gemeen-

schap is — ook in andere samenstellingen de verbondenheid met

Christus en met elkaar te vieren. Hier is wel een aantal aandachts-

punten te noemen, want avondmaalsvieringen buiten de kerk

mogen de kerkelijke vieringen niet diskwalificeren.

Ze kunnen misbruikt worden om wezenlijke ver-

schillen te maskeren (kijk eens hoe fijn we hetsamen ...

Z:?Ii:el?). Eris ook het r|S|.co.dat ze de waarde van d.e Waar gemeenschap
jke avondmaalsviering ondergraven (hier is

het veel persoonlijker dan in de kerk). Bij dergelijke wordt ervaren,

vieringen gaat het vaak om een geselecteerde en mag gemeenschap

specifieke doelgroep, terwijl het avondmaal in de .

kerk juist een nieuwe geloofsgemeenschap creéert worden geUIerd

van mensen die elkaar niet hebben uitgezocht. Het

is niet denkbeeldig datin een kleine groep druk ont-

staat om mee te doen, omdat je geen spelbreker

wilt zijn. Ten slotte zijn dergelijke vieringen meer

vrijblijvend. Je viert het eenmalig, maar of het ook leidt tot heiliging

in levenspraktijk en omgang metelkaar, is in zo’n setting niet aan de

orde.

Geloofsverbondenheid

Dit neemt niet weg dat in een ontmoeting van christenen de
geloofsverbondenheid ook vorm kan krijgen in het delen van brood
en wijn. Waar gemeenschap wordt ervaren, mag gemeenschap
worden gevierd. Liefst zou ik dit geen ‘avondmaalsviering’ noemen,
maar dat woord reserveren voor de kerkelijke praktijk. Maar dat
zal niet lukken, vermoed ik. Houd in het oog dat buitenkerkelijke,
eenmalige avondmaalsvieringen op belangrijke punten verschillen
van de zondagse vieringen in de kerkelijke gemeente. Ga bij jezelf
na of er echt voldoende geloofsverbondenheid en veiligheid is om
mee te doen. Laat je niet meezuigen door de sfeer van het moment,
maar wees je bewust van Christus als inhoud van het avondmaal.
En geniet dan van de gemeenschap-in-Christus die je tijdens zo’n
congres of bijeenkomst ontvangt, zowel met Hem als met elkaar.

Dr. Kees van Dusseldorp is predikant in de GKuv Schildwolde en docent
homiletiek aan de TU in Kampen.



Gemeenteopbouw, moeten we het daar nog over hebben?
Kunnen we het niet beter hebben over missionair kerk-zijn
of over diaconale presentie in de buurt? Of over afnemend
kerkbezoek? Is het gezien de actualiteit nog nodig om over
gemeenteopbouw te spreken? Ja, dat is nodig en ik leg uit
waarom. We zullen met andere ogen moeten leren kijken en
dat gaat diep.

Vijfentwintig jaar geleden heeft prof. dr. M. te Velde gemeenteop-
bouw op de agenda gezet en het is vanaf 1992 een ‘nieuw vak’ aan
de Theologische Universiteit in Kampen. Het begrip ‘gemeenteop-
bouw’ heeft in die vijfentwintig jaar verschillende betekenissen
gekregen en naar mijn idee intussen zijn precieze inhoud verloren.
Aanvankelijk ging gemeenteopbouw over werk in Gods gemeen-
te, uitgaande van gaven en taken van gemeenteleden en gericht
op activiteiten in ‘het middenveld’ De focus ligt op doelgericht en
samenhangend werken in de gemeente. Vanuit deze intentie heb-
ben veel kerkenraden een werkgroep of commissie gemeenteop-
bouw ingesteld.

Dat leidt tot veel bezinning op de kern van gemeente-zijn. Er ont-
staan visiedocumenten en beleidsplannen waarin goede dingen
staan over gemeenteleden, werkers, structuren, processen en werk-
vormen. Maar is dat het? Hoe staat het intussen met het geestelijk
gehalte van de gemeente? In zijn boek Leven uit de Bron (1999) stelt
ds. M. Noorloos dat gemeenteopbouw begint bij geloofsontwikke-
ling. Leven uit de Bron betekent dat je eerst zelf drinkt uit de bron,
om daarna zelf een bron te worden. Verschillende
kerkenraden starten met ‘brontrajecten’, ze organi-
seren programma’s in vijf sessies zoals Noorloos die
beschrijft. Dat leidt tot bezinning en goede bouw-
stenen, maar de implementatie blijft achter. “Ja, als
we over de Bijbel praten, zijn we het wel eens. Maar
de onenigheid komt als we concreet moeten wor-
den”, hoor ik vaak. Is dit dan hoe het moet?

Oikodomiek

Ik denk dat waarderende gemeenteopbouw ons
kan helpen. Daarbij baseer ik me onder meer op het boek Goede wijn
van — wijlen — dr. J. Hendriks dat gepubliceerd werd in 2013. Hen-
driks kiest voor deze typering:

VISIE

36



Menselijk
gezieniser Gemeenteopbouw is erop gericht de Spirit van de gemeente
alle reden om te veranderen, haar te redden van apathie en wanhoop, haar
met angstige geloof te geven in haar missie en vertrouwen in haar toekomst.
bezorgdheid
omons heente Het gaat om de geest van de gemeente, om haar verlangen en ver-
kijken. trouwen; kernwoorden die Hendriks verder uitwerkt. Daarom kiest
hij zijn vertrekpunt niet in gemeenteopbouw maar in oikodomiek.
Dat is afgeleid van oikodomia, hét nieuwtestamen-
tische woord voor opbouwen van de gemeente.
Oikodomiek gaat ervan uit dat inzet voor vernieu-
wing van de gemeente altijd perspectief heeft. Ten
diepste omdat God zelf de eigenlijke bouwmeester
is. Daarom heeft oikodomiek een positieve inslag:
God bouwt zelf en Hij stort zijn Geest uit in alle
gemeenteleden. Zo kunnen wij vanuit vertrouwen
en verlangen ons inzetten voor vernieuwing van de
gemeente.

Z6 bekeken is aandacht voor gemeenteopbouw ook

nu actueel en kan gemeenteopbouw kerkenraden helpen in het lei-
dinggeven aan de gemeente. Zelfs in de dynamiek of hectiek waarin
de gemeente zich bevindt. Zou je deze visie op gemeenteopbouw
je eigen willen maken? “Dat kan”, zegt Hendriks, “maar dan moet je
wel eerst leren kijken met andere ogen”.

uewunng sueq @



Een omkering van denken
In onze cultuur en samenleving is de neiging groot om ons te rich-
ten op problemen, op wat niet goed gaat; op de schaduwkanten van
mens en samenleving, schrijft Hendriks. Intussen is er een brede
filosofische stroming die voorstelt om nu eens op te houden met al
die aandacht voor problemen en oog te hebben voor het goede. Pro-
blemen worden niet ontkend, maar de boodschap is: staar je er niet
blind op, geef je niet over aan wanhoop en cynisme.
Breek met het negatieve, kijk met andere ogen. Heb
oog voor het positieve en zie de wereld in dat licht.
Achterelke klacht en elk onbehagen ligt een verlan-
gen ten grondslag, stel dat aan orde. Een omkering
van denken: een andere manier van kijken.

Een voorbeeld. In Nederland worden kinderen door

hun ouders mishandeld. Bijna de helft van die kin-

deren vervalt later in dezelfde fout. Naar wie moet
je nu kijken om te ontdekken hoe je dit kunt voorkomen? Meestal
is de reactie dan: naar kinderen die hun kinderen zelf ook mishan-
delen. “Niet doen” stelt Jan Gerris (emeritus hoogleraar pedagogiek
Radboud Universiteit Nijmegen). “Richt je juist op die kinderen die
er wél in slagen te breken met het afschuwelijke gedrag van hun
ouders. Als je ontdekt hoe zij dat klaarspelen, kun je effectief wer-
ken aan de problemen van anderen.” Door ons op het positieve te
richten, werken we pas echt effectief aan problemen.

Vanuit deze zienswijze is er een stroming ontstaan van positieve
pedagogiek en positieve psychologie. Hendriks voegt daar dan
graag de positieve theologie en positieve oikodomiek aan toe. Kij-
ken met andere ogen kan ons helpen in het zien van goede dingen.
Zonder het leren kijken met andere ogen zul je niet zien hoe God
werkt in mensen. Zul je niet snel zien hoe Gods Geest werkt in je
gemeente en wat er al aan goeds gebeurt.

Angst of vertrouwen?

Anders leren kijken gaat niet alleen over ons den-
ken, over hoe we besluiten dingen te zien. Het gaat
dieper: het gaat over de grondtoon vanwaaruit we
leven: angst of vertrouwen. Menselijk gezien is er
alle reden om met angstige bezorgdheid om ons
heen te kijken, gezien de wereld waarin we leven:
terroristische aanslagen, rampen, klimatologische
ontwikkelingen. Of gezien je zorg om de kerk als de
synode besluiten neemt die niet stroken met wat
je gelooft, wat je belangrijk vindt en wilt bewaren.
Anders leren kijken gaat ook over de grondtoon van-
waaruit je leeft, de wereld en de kerk bekijkt. Angst
of vertrouwen.

In een angstige, bezorgde gemeente voelen we ons bedreigd.
Daardoor worden we zo in beslag genomen, dat we de wezenlijke
opdracht van de gemeente (noem het missie) uit het oog verliezen.

38



Gemeenteleden kunnen verschillend reageren op bedreiging. Ze
hebben heimwee naar het verleden en willen terug naar vroeger.
Of mensen haken gedesillusioneerd af. Anderen blijven, misschien
omdat ze geen idee hebben waar ze dan heen moeten. Er zijn er die
‘ertegenaan gaan), zich niet gewonnen geven en alles op alles zetten
om de bedreiging af te wenden.

In een vertrouwensvolle gemeente kennen we de ontwikkelin-
gen. We begrijpen de potentieel destructieve uitwerking daarvan:
onenigheid, conflicten of strijd. We weten dat dit al tweeduizend
jaar het deel is van een christelijke gemeenschap, maar we leven
vanuit vertrouwen. Niet op onszelf, maar op de
belofte van Christus: “En houd dit voor ogen: ik ben
met jullie, alle dagen, tot aan de voltooiing van deze
wereld” (Mat. 28:20b). We vertrouwen op de lief-
devolle kracht van God, die het werk dat zijn hand
begonnen is niet zal loslaten.

Angst of vertrouwen, het is allesbepalend. Het
bepaalt onze zienswijze op de identiteit van ‘onze’
gemeente, de leiding, onderlinge relaties, zelfs de
manier waarop we organiseren...

Waarderende gemeenteopbouw

In zijn boek Goede wijn werkt Hendriks ‘waarderende gemeen-
teopbouw’ verder uit. Niet als tovermiddel waardoor je anders
leert kijken. Ook niet om vanuit angst naar vertrouwen te komen.
Waarderende gemeenteopbouw wil ambtsdragers en gemeente-
leden helpen vanuit vertrouwen te kijken naar vernieuwing van de
gemeente. Je hoeft daarbij ‘de kunst van vertrouwen’ niet volledig
onder de knie te hebben. Het gaat om je bereidheid om vanuit ver-
trouwen en verlangen samen je weg met gemeenteleden te ver-
volgen. Dat je bereid bent om aangesproken te worden als je toch
vanuit angst reageert. Dat je uitgenodigd wordt om

vanuit vertrouwen verder te gaan. Vertrouwen, niet

op jezelf en je eigen kracht, maar op Gods liefde,  --ocooevviiiiiiin,
genade en nabijheid.

Natuurlijk is ook waarderende gemeenteopbouw

uitgewerkt in stappen of stadia. Hendriks noemt

het een filosofie, een methode en een weg. Je kunt

het lezen in Hendriks’ boek. Het Praktijkcentrum

kan informeren over de mogelijkheden van deze

aanpak voor jullie gemeente. In dit artikel gaat het

me er vooral om het belang voor gemeenteopbouw

te laten zien. Vanuit de overtuiging dat ‘probleem

denken’ ons niet verder helpt: we zullen met andere ogen moeten
leren kijken en dat gaat diep. Dat gaat over leven vanuit angst of
vanuit vertrouwen. Ook gaat het over ons vermogen om te vertrou-
wen ook al zijn we bang. Want Gods toekomst voor ons is prachtig.
Laten we hieraan in vertrouwen op Hem kracht ontlenen voor ons
gemeentelijk samenleven in het hier en nu, en in de toekomst.

Hayo Wijma is adviseur/onderzoeker bij het Praktijkcentrum uvoor
onderzoek en dienstuverlening in de kerken.



KERKRECHT
40

Hetgaateromspannendit najaar. Reken op heftige discussies,
mensen die weglopen, kerken die zich misschien losmaken
van het kerkverband. Dat geldtinieder geval voor de GKv. Het
besluitvan de generale synode om alle ambten open te stellen
voor vrouwen heeft nogal wat losgemaakt. Velen tonen zich
verontrust, niet alleen door de besluiten zelf, maar ook door
de motivatie die eraan ten grondslag ligt. Wordt hier de Bijbel
wel echtrecht gedaan?

Die onrust overschaduwt het andere belangrijke besluit dat de
GKv-synode nam, om te koersen op volledige eenwording met de
NGK. Wie binnen de GKv-gelederen toch al moeite had met de hui-
dige ontwikkelingen zag het mogelijk als een extra signaal dat het
de verkeerde kant op gaat. Maar echte opschudding heeft het niet
veroorzaakt, tenminste niet zoals dat eerdere besluit over vrouw en
ambt deed.

Nodige argwaan

Binnen de NGK zelf ligt dat anders. Want niet alle gemeenten, en
zekernietalle leden,verlangen daareven sterk naareen fusie metde
GKv. Er zijn er ook die vrezen ‘overgenomen’ te zullen worden door
de veel grotere en veel sterker georganiseerde GKv-gemeenschap.
Ze wensen niet gevangen te raken in een netwerk van regels en pro-
cedures die hun vrijheid inperken en hun spontaniteit beknotten.
Ze zullen de besprekingen en de eventuele besluiten met de nodige
argwaan volgen. Misschien overwegen ze zelfs om zich uiteindelijk
afzijdig te houden, ongeacht de consequenties.

Ook binnen de CGK wordt het spannend. Er ligt het voorstel om mee
te gaan in een gemeenschappelijke Gereformeerde
Theologische Universiteit (GTU); met GKv, NGK en
enkele ‘bonders’ Het besluit hierover wordt ech-
ter al meer dan een half jaar aangehouden. Want
opnieuw blijkt de CGK-gemeenschap onderling ver-
deeld. Er zijn er die de recente ontwikkelingen zien
als een bevestiging dat GKv en NGK zich langzaam
maar zeker losmaken van het goede bijbelse spoor.
Daar mogen we onze predikantenopleiding niet
aan opofferen! Er zijn er ook die vrezen dat een ‘nee’
tegen de GTU van de CGK, deze kerkengroep nog
meer in hetisolement zal drukken.



aye130304 Ap1 ua sueH @

De meningen zijn verdeeld over vrouwen in het ambt, eenwording met de
NGK en een gemeenschappelijke universiteit.

Geen mens weet hoe dit allemaal gaat aflopen. Maar we weten uit
de geschiedenis wel dat hetin zulke situaties niet vanzelf goed gaat.
Dus is het zaak voor elke kerkenraad om zich hierop te bezinnen.
Hoe voorkomen we dat de kerken uit elkaar vallen? Hoe werken we

aan een vrede die met recht ‘Godsvrede’ mag heten?

Kerkelijke ‘regeltjes’ als strijdmiddel

Uiteraard pakken we daarbij het wapen van het Woord. We zeg-
gen allemaal te willen discussiéren met een ‘open Bijbel’ Maar dat
valt nog niet mee. Want de bijbelteksten die jij voor jouw standpunt

aanvoert, blijken voor een ander allerminst over-
tuigend te zijn. En zelf moet je ook toegeven dat de
teksten het niet zo klip en klaar zeggen als jij had
gehoopt. Dus wordt die ‘open Bijbel’ al snel terzijde
geschoven en pakken we een strijdmiddel waar we
ons beter mee denken te kunnen weren: het kerk-
recht.

Wie terugblikt op kerkstrijd uit vroeger eeuwen
ontdekt een vrijwel onontkoombaar patroon.
Het begon op een inhoudelijk niveau. Er was bij-
voorbeeld verschil in spreken over de wonderlijke
manier waarop onze grote God omgaat met kleine
mensen. Maar naarmate de partijen meer tegen-

over elkaar kwamen te staan, kregen de argumenten uit het kerk-
recht steeds meer de overhand. Zo ging het rond de Reformatie: het
begon met een debat over Gods royale genade, maar het liep vastin



de vraag naar de macht. De door de paus gestuurde kerkelijke orga-
nisatie stelde zich tegenover het vrije geweten van de gelovige. Of
neem de Vrijmaking: het ging eigenlijk over het goed recht van de
kinderdoop en het karakter van Gods beloften, maar het werd een
strijd over de juiste interpretatie van een artikel uit de kerkorde (art.
31).

Zulke ervaringen hebben de reputatie van het kerkrecht als vre-
destichter geen goed gedaan. Het aandragen van kerkelijke ‘regel-
tjes’ wordt eerder gezien als complicerend. Wil je er een eindeloos
gevecht van maken, werp dan de kerkelijke regelingen in de strijd!
Dan weet je zeker dat je elkaar kwijtraakt, zo lijkt het.

Geloof als basis
Wat ondertussen echt fout dreigt te gaan, is dat de
basis van het kerk-zijn wordt verwaarloosd. Name-
lijk het geloof in God, het vertrouwen in Christus
als Heer van de kerk. Want waar dat vertrouwen
ontbreekt, moet ik zelf opkomen voor het heil van
de kerk. Dan probeer ik via mijn kerkenraad of in de
synode of desnoods als eenling de zaak onder con-
trole te houden. Dan ben ik tegen elke ontwikke-
ling die ik niet begrijp of waarvan ik de gevolgen niet kan overzien.
Dan ben ik scherp op elke manoeuvre van de ‘tegenstander’ die niet
helemaal volgens de regels is, althans niet volgens mijn interpre-
tatie van die regels. Want daarmee kan ik zijn positie verzwakken
en de mijne versterken. Zie je wel, ik heb gelijk! De toekomst van de
kerk wordt afhankelijk gemaakt van de vraag of de dingen wel gaan
zoals ik vind dat ze zouden moeten gaan.

Maar wie op God vertrouwt, vindt ruimte om te
leven in de ontspannen vrede die Jezus ons leert
in zijn Bergrede en die een man als Paulus breed
beschrijft in zijn brieven. Dan kun je het aan om
geen kwaad met kwaad te vergelden, want je ver-
trouwt dat God wel recht zal doen. Je durft het aan
om die klap in je gezicht te incasseren en je kwets-
baar op te stellen voor een klap op de andere wang.
Want je hebt gezien hoe Jezus juist door zijn lijden
de ban van onze zonden heeft gebroken en het
fundament legde voor een kerk waar geen duivel
tegenop kan. Dus, durf je het aan om zelfs je vijand
lief te hebben, ook je kerkelijke vijand? Dan vind je
het geduld van een David, die tegen alle adviezen in
geen opstand voorbereidde tegen het onrechtvaardige bewind van
koning Saul. Maar hem bleef zien als ‘de gezalfde van de HEER’ en
wachtte tot God zelf zou ingrijpen. Dan kun je het kerkrecht hante-
ren waarvoor het bedoeld is: om alle betrokkenen te bewaren voor
hun hemelse Heer.

42



Niet vrijblijvend

Pas dat eens toe bij de kerkrechtelijke regel dat besluiten van een
generale synode niet vrijblijvend zijn. De kerken hebben zich ver-
plicht om ze na te leven, tenzij het hen in conflict

zou brengen met Gods Woord en waarheid. Je vindt

dat op diverse manieren verwoord, in de kerkorde ... o
van de CGK (art. 31), de kerkorde van de GKv (art.

F72) en het NGK-Akkoord (art. 34). Steeds vanuit

hetzelfde aloude principe dat je als plaatselijke kerk

niet mag doen alsof het evangelie alleen jou heeft

bereikt (1 Kor. 14:36).

Een synode zou zich daarmee sterk kunnen maken,

om haar besluiten door te drukken in de kerken.

We kennen synodes die dat hebben geprobeerd

en vooral brokken hebben veroorzaakt. Een synode die zich door
de Geest laat leiden, is voorzichtiger. Die kent de waarschuwing
van Jezus tegen zelfzuchtige machtsuitoefening (Luc. 22:24-26).
Die kent de goede regel dat in de kerkelijke samenleving de een
de ander niet mag overheersen (CGK-orde art. 85, GKv-orde art. A2,
NGK-akkoord art. 31). Een goede synode zal daar rekening mee hou-
den: onze besluiten moeten de kerken niet onnodig binden, maar
ondersteunen.

De ander recht doen

Omgekeerd moeten de plaatselijke kerken of kerk-
leden de verleiding weerstaan om, met een beroep
op dat laatste principe, alle landelijke besluiten die
hun onwelgevallig zijn, verdacht te maken. Laten
die plaatselijke kerken en kerkleden maar erkennen
dat een synode goede redenen had om te besluiten
over relaties tot andere kerken. Of over de vraag of
vrouwen mogen dienen als ambtsdrager of over de
toekomst van de predikantenopleiding. En erken
dat de genomen besluiten wettig zijn en dus geldend, ook voor jou.
Dan mag je nog altijd vinden dat het besluit anders had moeten uit-
vallen. Je mag er bezwaar tegen maken. De kerkorde zal je vertel-
len hoe je dat het beste kunt aanpakken. Maar blijf niet roepen dat
‘ze’ het niet goed hebben gedaan en dat ‘ze’ geen oog hebben gehad
voor wat recht is in de kerk. Doe liever zelf wat recht is.

Dat is kerkrecht zoals het door Jezus bedoeld is: niet om je eigen
positie te versterken, maar om de ander recht te doen. Zoals ook
Hijzelf kwam om te dienen en Zich te geven voor ons heil. Wanneer
we ons voegen naar die Geest, kunnen er nog mooie dingen gebeu-
ren dit najaar.

Kornelis Harmannij is predikant in de GKv Best en scriba van de generale
synode Meppel 2017.






