
1|2018

Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Liturgie
God en elkaar ontmoeten

Ieder zingt zijn eigen lied

Je hele lijf doet mee

Hoe wordt de kerk aantrekkelijk voor jongeren?

Collecteren via een app



Inhoud
I N T R O D U C T I E  Liturgie: hart van kerkelijk werk  3
Kees van Dusseldorp

E R E D I E N S T  V O R M G E V E N  Ruimte van sjalom  4
Hans Schaeffer

D I V E R S I T E I T  Ieder zingt zijn eigen lied  11
Koos Tamminga & Ingrid Plantinga

C O L U M N  (On)heilige onderbreking  16
Almatine Leene

Z I N T U I G E N  Je hele lijf doet mee  17
Anje de Heer

M U Z I E K P R O F I E L  Wie zijn wij?  23
Anje de Heer

VRAAG & ANTWOORD De predikant als liturg  25
Kees van Dusseldorp

J E U G D W E R K  Jeugdwerk is geen eiland  28
Anko Oussoren

D I A C O N A A L  S T E U N P U N T   33

C O L L E C T E  Collecteren via een app  34
Derk Jan Poel

B I J B E L S T U D I E  Hoe lang nog, HEER!  39
Janita Geertsema

P R A K T I J K C E N T R U M   40

K E R K R E C H T  Voorganger als verbinder  41
Kornelis Harmannij

G E D I C H T  Zuiver  44
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: © Hans en Lidy Fotografie

Dienst†
66e jaargang
nummer 1, 2018

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Redactie
Kees van Dusseldorp, Schildwolde, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren, Hardinxveld-
Giessendam
Derk Jan Poel, Meppel
Peter Sinia, Ede
Jacqueline van der Ziel, Zwolle, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnees en 
adreswijzingen dienen 
schriftelijk/ per e-mail aan de 
administratie doorgegeven te 
worden.
Betaling van abonnementsgeld te 
voldoen na ontvangst
van acceptgiro of factuur.
Abonnementsprijs: € 7,30 per jaar.
IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

www.blad-dienst.nl

Uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

© 2018 Buijten & Schipperheijn, 
Amsterdam

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401



3

I N T R O D U C T I E

Liturgie: hart van kerkelijk werk
Liturgie is geen onderwerp voor hobbyisten of specialisten. 
Zij vormt het hart van de christelijke gemeenschap: alles 
komt in de liturgie bij elkaar en vanuit de liturgie stroomt 
iedereen weer uit. Zonder liturgie geen kerk. Vanuit alle prak-
tijken en taken in de gemeente is wel een lijn te trekken naar 
de zondagse eredienst. Het werkt ook andersom: liturgie zet 
in beweging om het kerk-zijn op allerlei manieren in praktijk 
te brengen: diaconaal, pastoraal, missionair, door jeugdwerk, 
enzovoort.

Grote betrokkenheid
Het zijn grote woorden die over de liturgie worden gesproken. Het 
verklaart iets van de grote betrokkenheid van veel gemeenteleden 
bij de kerkdiensten. Veel mensen leveren direct of indirect een bij-
drage aan de dienst: muzikanten, ambtsdragers, voorganger, kos-
ters, gastheren en gastvrouwen, kinderwerkers, chauffeurs van de 
ophaaldienst, het beamteam en de mensen van de geluidstechniek, 
enzovoort. Voor veel christenen is het regelmatig bijwonen van de 
kerkdiensten het eerste kenmerk van hun kerklidmaatschap. In veel 
gevallen vormt de dienst ook een dankbaar onderwerp voor het 
koffiegesprek na afloop. Hopelijk wordt ook gesproken over wat er 
geestelijk gebeurde. Waar ligt de verbinding tussen jouw dienst in 
de gemeente en de kerkdienst? En hoe verloopt die andere bewe-
ging: vanuit de kerkdienst naar jouw werkveld? Ik daag je uit om 
hierover na te denken en dit met anderen te delen. Het levert je vast 
nieuwe stimulansen op.

Samen met alle heiligen
Juist bij een thema als liturgie wordt zichtbaar dat christenen heel 
verschillend zijn. Verwachtingen, tradities en ervaringen liggen 
soms ver uit elkaar. Dat kan ervoor zorgen dat we het gesprek niet 
meer aangaan, of dat een echt gesprek niet lukt. Dat is echter een 
gemiste kans. In plaats van ‘lastig’ kun je de verscheidenheid mis-
schien leren zien als ‘verrijkend’. Dan luister je welwillend naar 
elkaar in het besef dat we ‘samen met alle heiligen’ meer leren ont-
dekken van Gods liefde. In dit nummer worden bouwstenen aan-
gereikt voor visie op liturgie. Maar belangrijker is dat er vormen 
worden aangereikt voor het gesprek over liturgie. Met de gemeente, 
binnen de kerkenraad en met de voorganger. Als dit gesprek op een 
goede manier wordt gevoerd, komt het niet alleen de kwaliteit van 
de liturgie ten goede, maar ook de kwaliteit van het werk in de kerk 
en uiteindelijk van de gemeente. Laat de liturgie als hart van het 
kerk-zijn een levend hart blijven, waar alles in- en uitstroomt.

Kees van 
Dusseldorp



4

Liturgie

E R E D I E N S T  V O R M G E V E N

Ruimte van sjalom
God en elkaar ontmoeten

Hans 
Schaeffer

Hoe geef je een liturgisch complexe eredienst vorm? Parti
cipatie van gemeenteleden is daarbij belangrijk: liturgie is 
geen onemanshow. Tegelijk: hoe doe je dat dan? Je wilt niet 
alleen incidenteel wat mensen links en rechts tevredenstel-
len, maar als vormgevers van een eredienst zinvol de lead 
nemen. En in de veelheid aan meningen en wensen verant-
woord een eigen positie innemen. 

Laten we beginnen met een voorbeeld. Samen met de belijdenisca-
techisanten wordt een mooie belijdenisdienst vormgegeven. Het is 
een groep van zes catechisanten: drie jongens, drie meiden (onge-
veer 18 jaar) met uiteenlopende achtergronden. Tegelijk zullen in 
die dienst nog twee anderen belijdenis doen. Irene, een vrouw van 
23 jaar die van ‘buiten de kerk’ komt en een relatie heeft met een 
van de gemeenteleden. En Mousa, een alleenstaande man met een 
Iraakse achtergrond die als vluchteling naar Nederland is gekomen 
en hier tot geloof is gekomen.

De gemeente is een middelgrote plattelandsgemeente (400 leden) 
met alle liturgische smaken en varianten die je maar kunt beden-
ken: evangelical-minded, hoog-liturgisch en mensen die niet zoveel 
ophebben met allerlei vernieuwingen. Bij het samenstellen van 
de liturgie wil je betrekken: degenen die belijdenis gaan doen, de 
muzikanten, de voorlezers, de liturgiecommissie en nooit vergeten: 
het beamteam. Je wilt bewust rekening houden met kerkgangers 
(vrienden van, familie van, mede-vluchtelingen van Mousa, enzo-
voort) en met de eigen gemeente.

Meer dan een lappendeken
Hoe zorg je er als liturg, als team van liturgen, nu voor dat zo’n kerk-
dienst geen verzameling ‘u-vraagt-wij-draaien-liederen’ wordt? 
Hoe zorg je ervoor dat het rekening houden met verschillende 

niveaus en stijlen méér wordt dan een lappende-
ken van op zichzelf mooie elementen? Hoe creëer je 
ruimte voor zinvolle belijdenisrituelen? 

Bovendien: hoe zorg je ervoor dat de voorbereiding 
van zo’n dienst voor de betrokkenen (belijdenisca-
techisanten, musici, commissies, enz.) een zinvolle 
en waardevolle ervaring is? Hoe ga je om met ver-

schillen van inzicht, hoe sluit je verantwoorde compromissen, hoe 
zorg je ervoor dat zo’n kerkdienst een behapbare lengte houdt?

Hoe creëer je ruimte 
voor zinvolle 
belijdenisrituelen?



5

Liturgie

En ten slotte: wat zou je kunnen helpen om het voorbereiden van 
zulke diensten in een groter kader te plaatsen? Kun je algemenere 
en grotere liturgieverhalen vinden waarbinnen ook het vormgeven 
van zo’n ‘speciale’ kerkdienst wat gemakkelijker wordt? Dat je niet 
voor elke ‘speciale’ dienst het wiel hoeft uit te vinden?

Gevoelig en ingewikkeld
Dit voorbeeld illustreert hoe gevoelig, hoe ingewikkeld zulke dien-
sten kunnen zijn. Allereerst zijn er de directbetrokken gemeente
leden met hun eigen taak, ambt of functie. Belangrijk is echter ook 
om te benadrukken dat er daarnaast natuurlijk een groot aantal 
minder betrokken mensen in de dienst zal zijn. In een kerkdienst 
zitten nu eenmaal vogels van verschillende pluima-
ge. Minder betrokken in de zin van: niet concreet in 
de voorbereiding betrokken  –  dat is logisch. Maar 
ook een aantal bezoekers die sowieso wellicht min-
der intensief en betrokken in de kerkdienst zitten. 
Betrokken en minder-betrokken mensen, met alle-
maal eigen wensen, ideeën en verlangens. 

Graag wil ik vanuit een wat breder kader, een soort 
helicopterview, wat algemenere opmerkingen 
plaatsen. Dat kan helpen op twee punten: beter 
begrijpen en zinvol handelen. Om wat er gebeurt rond en in kerk-
diensten beter te begrijpen en hoe we daarin tot zinvol handelen 
kunnen komen. 

In een kerkdienst 
zitten nu eenmaal 

vogels van 
verschillende 

pluimage

Samen met 
de mensen die 

belijdenis doen, 
wordt gewerkt 
aan een mooie 

belijdenis­
dienst

©
 M

irjam
 Küpers



6

Liturgie
1 Beter begrijpen

Echtheid
Een van de meest invloedrijke trends die onze cultuur bepalen, is 
het verlangen naar authenticiteit. Echtheid, het moet uit het hart 
komen, iets overtuigt als iemand het helemaal tot in z’n tenen voelt 

en zelf ook voorleeft, belichaamt. Het is een thema 
dat door grote denkers over onze tijd wordt aange-
merkt als toonaangevend. Het is ook een relatief 
nieuwe trend, want we hebben het over een periode 
van de laatste vijftig jaar. 

Een tweede trend is die van de belevingscultuur. 
Die echtheid moet me raken, het moet uit het hart 
komen, maar het moet ook mijn hart raken. Een 

voorganger die zeer overtuigd en krachtig spreekt over de verzoe-
ning door het bloed van Christus, maar daarbij blijft steken in con-
cepten en dogmatiek – die raakt mij toch niet. 

Deze twee trends zijn breed herkenbaar in de cultuur. Maar ze 
raken elkaar in de liturgie. Een kerkdienst bezoek je niet om een 
abstract betoog aan te horen. En je geloof wordt niet versterkt als 
je de indruk hebt dat het allemaal maar schijn-heiligheid is wat je 
om je heen ziet.

Beleving van kerkgangers 
Onderzoek naar de concrete beleving van kerkgangers helpt je om 
beter te begrijpen wat er gebeurt. Het is een stap die ons niet altijd 
goed uitkomt. Ik neem lang niet altijd de tijd om werkelijk te begrij-
pen, omdat ik allang meen te weten wat er gebeurt. En (misschien 
nog wel belangrijker) ik heb allang een visie en een drive. Ik weet 
allang wat er eigenlijk moet gebeuren.

Neem die belijdenisdienst, zomer 2016, ergens in 
een tuin in Zwolle; het Nederlands Dagblad schreef 
erover. De voorganger zei toen: “We leven in het tijd-
perk van authenticiteit. Het individu staat steeds 
meer voorop. Hij zoekt wat bij hem past. Ik denk dat 
wij als kerken niet aan deze culturele verandering 
kunnen voorbijgaan.” Dat laatste deel ik volkomen. 
Het is echter een vraag hoe we dat dan moeten 
doen. Moeten we de vormen aanpassen of moeten 

onze vormen juist verzet bieden tegen al te grote nadruk op authen-
ticiteit? Of moeten we beide doen, maar in welke balans dan? 

Ik denk aan de mate waarin kerkgangers hun eigen ervaring kwijt 
kunnen in een kerkdienst. 
Bijvoorbeeld: in hoeverre beleven kerkgangers in de liturgie ruimte 
voor hun eigen lijden en gebrokenheid? Uit onderzoek blijkt dat 
kerkgangers in allerlei tradities de liturgie belangrijk vinden om 
hun eigen lijden te kunnen plaatsen. Daarbij speelt de beleving van 
gemeenschap een grote rol. Het heilig avondmaal is het belangrijk-

Het moet uit het hart 
komen, maar het 
moet ook mijn hart 
raken

Moeten we de 
vormen aanpassen of 
moeten onze vormen 
juist verzet bieden?



7

Liturgie

ste onderdeel van de liturgie, volgens de geïnterviewden, om hun 
eigen lijden aan te koppelen. De viering als geheel is voor velen 
expliciet benoemd als veilige plaats. Bovendien ervaren kerkgan-
gers de rol van de voorganger als zeer belangrijk. Hoe zij de mensen 
aanspreken en behandelen en hoe zij met situaties omgaan, heeft 
grote invloed – ook in de liturgie.

Verschillen overbruggen
Tegelijk blijkt uit ander onderzoek hoe belangrijk 
zeer eenvoudige en sentimentele poëzie of zoe-
tige liederen kunnen zijn voor de geloofsbeleving. 
Vaak kijken we daar wat op neer, terwijl ze wel een 
belangrijk effect hebben op het geloofsleven. En 
ook blijken allerlei smaakverschillen en min of meer 
ondergeschikte leerverschillen door gezamenlijke 
beleving van de liturgie makkelijker te overbruggen. Liturgie doet 
iets en wij proberen steeds beter te begrijpen wat dan eigenlijk.

Uit een ander onderzoek, onder deelnemers aan vieringen in een 
klooster, blijkt dat actieve participatie echt heel belangrijk gevon-
den wordt. Zij kwamen er niet om te kijken, maar om mee te doen. 
Terwijl in een doorsnee zondagse kerkdienst ook mensen kunnen 

Het heilig 
avondmaal 

is het 
belangrijkste 

onderdeel van 
de liturgie 

om je eigen 
lijden aan te 

koppelen

Liturgie doet iets en 
wij proberen steeds 

beter te begrijpen  
wat dan eigenlijk

©
 M

irjam
 Küpers



8

Liturgie
zitten die juist even wat stilte willen en dus niet zo enorm willen 
meedoen. 

Zulke voorbeelden maken duidelijk dat het van belang is werkelijk 
beter te begrijpen wat er nu bij mensen gebeurt in een kerkdienst. 
Liturgie is een gebeuren, een ruimte die ontstaat op het moment dat 
zij gevierd wordt. Als we begrijpen wat er gebeurt en kan gebeuren, 
scherpt ons dat als betrokken mee-werkers aan liturgie enorm op. 
De authentieke belevingscultuur laat zien hoe divers en complex 
verwachtingspatronen kunnen zijn. Maar kennelijk ook dat wij daar 
werkelijk iets mee moeten. Maar wat is dan zinvol handelen? 

2 Zinvol handelen

Hoge eisen
Vanuit beleving en authenticiteit worden dus hoge eisen gesteld. 
Mensen verwachten van alles van de kerkdienst. Je zou dit als 
‘verlangens’ kunnen typeren. Verlangens die soms worden geuit 
met gebruik van bepaalde redeneringen en met een stelligheid en 
kracht die wel vragen oproepen. Verlangens zijn niet per definitie 
heilig en er zal voor leerlingen van Jezus dus een heiliging van die 
verlangens nodig zijn. 

De liturgie zelf is een middel om onze verlangens te heiligen. Er 
zijn verschillende liturgiestijlen. En elk van die stijlen geeft op een 
eigen manier vorm aan deze verlangens. De een zet het horen 

centraal, een ander daarnaast ook het zien of het 
doen. De een uitbundig, de ander ingetogen. Daar-
achter gaan (sub)culturen en overtuigingen schuil. 
In toenemende mate wordt over en weer over de 
muren gekeken en ontstaan dwarsverbindingen en 
mengvormen. Vaak ontstaan die juist doordat men 
de wellicht oorspronkelijke vormen niet meer toe-
reikend acht. Niet alleen ontoereikend omdat ze 
de kerkgangers onvoldoende ‘bedienen’, maar ook 

omdat ze de aanwezige verlangens niet geheiligd een plaats kun-
nen geven. Verlangens naar stilte en erkenning van lijden of verlan-
gens naar aanbidding en expressie. In al dat zoeken betekent zin-
vol liturgisch handelen: erkenning van de verlangens en heiliging 
ervan. Hoe?

Het grote kader
Welnu, wanneer we op zondag bij elkaar zijn als gemeente, komt 
God zelf naar ons toe. Juist ook om onze levens weer in het grote 
kader van Gods koninkrijk te plaatsen. Al doende, al biddend, zin-
gend, lopend naar de tafel, luisterend; al doende werkt Gods Geest 
ook aan heiliging van onze verlangens. 

Zinvol handelen in de liturgie, wat is dat? Zinvol lijkt het mij alleen 
te zijn als vormgevers van de liturgie (voorlezers, voorgangers, 
voorbidders, musici) zorgvuldig en bewust een ruimte creëren. Een 
ruimte van Gods sjalom. Sjalom is een woord dat ik meegenomen 

De liturgie zelf is 
een middel om 
onze verlangens te 
heiligen



9

Liturgie

heb uit het recente boek over het denken van Nicholas Wolterstorff, 
Denken om shalom. Deze inmiddels 85-jarige christenfilosoof heeft 
zich ook met liturgie beziggehouden. 

Sjalom is een ruimte waar God met mensen samenleeft. In har-
monie, gezamenlijk, maar vooral: een ruimte waar onrecht wordt 
geweerd. Een ruimte waarin het lijden en het genieten plaatsvin-
den. Een ruimte waarin de realiteit van vandaag wordt opgenomen, 
maar ook veranderd. Léon van Ommen sprak in dit verband van 
‘transformatie’. Vanuit onze ervaringswerkelijkheid treden we in de 
liturgie een andere ruimte binnen. “In de liturgie raken we aan de 
primaire realiteit, ‘de goedheid van deze wereld’, of beter nog, Gods 
rijk van shalom.”

God recht doen
Sjalom is karakteristiek voor die ruimte waar vóór 
alles nadrukkelijk aan God recht gedaan wordt – 
aan wie en hoe Hij is. En recht gedaan wordt aan al 
die verlangens. Dan wordt liturgie zelf het handelen 
van de gemeente waarin elk haar of zijn verlangens 
meebrengt, offert, uit, laat opnemen in Gods werke-
lijkheid. En dat doet iets met ons. Ik word ontdekt aan mijn eigen 
schijnheiligheid. Of aan mijn ‘dikke ik’. In mij wordt de strijd met 
mijn oude mens aangewakkerd – waarin ik vervolgens ga mees-
trijden of waartegen ik mij verzet. In mij wordt het verlangen naar 
Gods sjalom opgeroepen en ga ik op zoek naar concrete vormen om 
die gestalte te geven. Of ik handel zo dat ik die sjalom op het spel 
zet – dat kan ook.

 ©
 M

irjam
 Küpers

Na de open­
bare geloofs­

belijdenis 
kan het heilig 

avondmaal 
gevierd 
worden

Ik word ontdekt 
aan mijn eigen 

schijnheiligheid of 
aan mijn ‘dikke ik’



10

Leestips
•	 Jaco Weij, Geknipt voor de liturgie (Buijten & Schipperheijn, 

2014). 
•	 Léon van Ommen, Ruimte voor gebrokenheid. Plaats voor lij-

den in de eredienst (Kok, 2016). 
•	 Marleen Hengelaar-Rookmaker, ‘Het hart van de eredienst. 

Liturgie en lied in een belevingscultuur’ in Alles wat je hart 
begeert. Christelijke oriëntatie in een op beleving gerichte cul-
tuur (Buijten & Schipperheijn, 2007), 216-239.

•	 Bart Cusveller en Rob Nijhoff over liturgie in Denken om sha-
lom. De praktische filosofie van Nicholas Wolterstorff (Buijten 
& Schipperheijn, 2017).

Liturgie
Maar steeds opnieuw – week in, week uit – is de liturgie de ruimte 
waarin wij deze gerichtheid bewust vormgeven: dat Gods sjalom de 
toon zet voor de hele gemeenschap. Voorgangers, voorlezers, voor-
bidders en musici geven vorm aan die sjalomruimte. Wij nodigen uit 
tot die sjalom, wij delen ervan uit in woorden en klanken, in brood 
en wijn. Zinvol handelen in de liturgie is gericht op het creëren van 
een ruimte waarin alle kerkgangers God ontmoeten en vanuit die 
Godsontmoeting ook elkaar in de ogen zien en met elkaar leren 
samenleven.

Dit artikel is een bewerking van de lezing van Hans Schaeffer (Theolo-
gische Universiteit Kampen/ Praktijkcentrum) op de Werkdag Liturgie.

Een dag zoeken, werken, oefenen en samenwerken rond liturgie, 
onder de invalshoek: Spot on! Licht op liturgie. Dat was de Werk-
dag Liturgie op 25 november 2017 in Amersfoort. Een initiatief 
van het Steunpunt Liturgie en het Praktijkcentrum, in samen-
werking met AKZ+/Weet wat je gelooft en PEP. Ook de artikelen 
over diversiteit, zintuiglijkheid en muziekprofiel in dit nummer 
zijn het resultaat van deze werkdag.



11

Liturgie

D I V E R S I T E I T

Ieder zingt zijn eigen lied
Je hebt elkaar nodig omdat iedereen verschillend is

Koos 
Tamminga

Liturgie… bron van vreugde of bron van conflict? Veel frustra-
ties en meningsverschillen in de kerk hebben te maken met de 
invulling van de kerkdiensten. Orgel of drumstel, stilte of luis-
termuziek, diepgravende of laagdrempelige preken, staand 
of zittend avondmaal; we kunnen het er maar niet over eens 
worden. Maar moet dat dan? In dit artikel willen we iedereen 
die een rol heeft in de kerkdienst op weg helpen rond deze 
vragen.

In de kerkdienst komen drie ‘spelers’ samen: (1) God als Heer van de 
kerk, (2) het totaal van de gemeente en (3) het individu. En daartus-
sen zie je interactie die in balans moet zijn. God geeft (zijn genade, 
zijn Woord, zijn zegen) en de gelovigen ontvangen. Tegelijk hebben 
de mensen God iets te geven: hun aanbidding, hun schuldbelijde-
nis, hun liefde, hun leven. Hier is God aan het ontvangen. Ook tus-
sen de gemeente en het individu gebeurt iets: in de kerk mag ik de 
warmte en liefde van de gemeenschap ontvangen, ik ontvang de 
talenten van een ander, zijn wijsheid of gebed voor mij. En ik heb de 
gemeente iets te bieden: ik geef mijn aanwezigheid, mijn naasten-
liefde, mijn gaven en mijn gebed.

In evenwicht 
Wanneer een van deze componenten te veel gewicht krijgt, raakt 
de driehoek uit balans. Een uitspraak als ‘ik heb er niks aan gehad’ 
laat een eenzijdige nadruk zien op het individu en het ontvangen. 
Terwijl ‘je gaat toch niet voor jezelf naar de kerk’ alleen oog heeft 
voor het geven. Ruimte voor de individuele geloofsbeleving en het 

Ingrid 
Plantinga



12

Liturgie
belang van de gemeente moeten juist met elkaar in evenwicht zijn. 
En ontvangen en geven hebben een gelijkwaardige plek nodig. Vie-
ren bestaat uit twee bewegingen: geven, dat is uiting geven aan je 
geloof, en ontvangen, dat is vormend voor je geloof.

Soms zing je een lied en voel je er niks bij. De woorden raken je niet 
of de muziekstijl past niet bij je. Met dit lied kun jij geen uiting geven 
aan je geloof. Maar dat betekent niet dat het jou niet kan vormen. 

Juist als je een tikkeltje down in de kerk zit, kan een 
vrolijk loflied je helpen om over de omstandigheden 
heen te kijken en God te prijzen ondanks alles. Of als 
je gevoel verlangt naar ‘happy-clappy’ kan een ern-
stig lied je aanmoedigen om onder ogen te zien wat 
jij liever wegdrukt. 

In een kerkdienst ben je dus als individu, maar ook als gemeen-
te. Dat vereist dat je het over bepaalde vormen toch op de een of 
andere manier eens wordt. Dat je in ieder geval een zinvol gesprek 
met elkaar kunt voeren over de verschillende overtuigingen. In zo’n 
gesprek moet het niet gelijk over goed en fout gaan, maar ontdek 
je eerst wat een ander ten diepste drijft. Verschillen in de kerk zijn 
niet toevallig. Zo lees je in het Nieuwe Testament veel over de ver-
schillende lichaamsdelen en hun verschillende gaven als gaven van 
Gods Geest (1 Kor. 12, Rom. 12, Ef. 4). En in Efeze 3 omschrijft Paulus 
het doel van samen gemeente-zijn als volgt: “… met alle ​heiligen​ de 
lengte en de breedte, de hoogte en de diepte kunnen begrijpen, ja 
de ​liefde​ van ​Christus​ kennen die alle kennis te boven gaat, opdat u 
zult volstromen met Gods volkomenheid”. Je hebt elkaar dus nodig, 
juist omdat iedereen verschillend is.

Liefdestalen
Samen liefde ontdekken en vieren. Daar draait het kennelijk om. 
Als je liefde wilt delen, samen je liefde wilt uiten en opnieuw laten 
oplaaien, dan is het nodig dat je elkaars liefdestaal leert kennen. 
Gary Chapman schreef een beroemd geworden boek over de vijf 
talen van de liefde. Je kunt op internet een test doen om uit te vin-
den wat jouw liefdestaal is. Inzicht daarin helpt om te begrijpen 
wat een ander, bijvoorbeeld je partner, eigenlijk tegen je zegt met 
zijn of haar woorden en daden. Misschien herken jij het feit dat 
iemand een avond voor je vrijmaakt niet als uiting van liefde. Mis-
schien hecht je zelf helemaal niet aan het krijgen van cadeautjes, 
maar doet je partner dat wel. Elkaars taal niet spreken leidt tot pijn-
lijk onbegrip.

In de discussies rondom kerkdiensten is het niet anders. We zijn 
allemaal gegrepen door eenzelfde liefde voor Christus en zijn 
gemeente. Maar we geven op verschillende manieren uiting aan 
die liefde. En die liefde moet ook op verschillende manieren gevoed 
worden. Zorg dus dat je het in gesprekken over de kerkdienst altijd 
over die onderliggende liefde hebt en niet alleen over de (goede of 
foute) vormen. Want een belangrijk doel van samen gemeente-zijn 
is dat we woorden leren geven aan die liefde, naar elkaar luisteren 

Soms zing je een lied 
en voel je er niks bij



13

Liturgie

en zo meer van die liefde ontdekken. Als je alleen je eigen liefdestaal 
spreekt, ben je op den duur uitgesproken over de liefde van Chris-
tus. Maar samen met alle heiligen blijf je ontdekken.

Bouwstenen
Is er dan niets meer goed of fout in de liturgie? Waarop moet je 
je keuzes dan baseren? Kunnen we het niet gewoon blijven doen 
zoals we het altijd gedaan hebben? Dat laatste wordt lastig, want 
we hebben het misschien een tijdje op ongeveer dezelfde manier 
gedaan, maar als je verder teruggaat stuit je op enorme verschillen 
in de manier van vieren. 
Al in de tijd van Enos begon men samen de naam 
van de Heer aan te roepen (Gen. 4:26). Men bouw-
de altaren en offerde (bijvoorbeeld Gen. 8:20), de 
tabernakel kwam met een eigen liturgie (Ex. 26-30) 
en daarna de tempel waarin alles weer anders ging 
(1 Kon. 8). Jezus deed mee aan de vieringen in de 
synagoge (Luc. 4:16-22) en de vieringen waarover 
Paulus schrijft in zijn brief aan de Korintiërs zijn weer heel anders 
(1 Kor. 14). Ook in de kerkgeschiedenis, van vroege kerk tot mid-
deleeuwen en reformatie, zie je heel diverse vormen voor de ere-
dienst. 
Noch in de Bijbel, noch in de traditie kunnen we een blauwdruk 
vinden voor de liturgie. Maar we ontdekken er wel bouwstenen die 
door de eeuwen heen van waarde zijn gebleken. In de Bijbel zie je 
een aantal onderdelen die steeds weer terugkomen in de verschil-
lende vormen van vieren: zingen/prijzen, onderwijs/profetie, gebed, 
dienen, offers/verzoening en een maaltijd. Deze bouwstenen zijn 
van wezenlijk belang voor de kerkdienst anno nu. Ze leren ons om 
gevarieerd te vieren en bieden evenwicht in de driehoek tussen 
God, gemeente en individu. 

Met elkaar in 
gesprek over 

liturgische 
liefdestalen 

(Project Vieren 
met vreugde) 

in GKv Nijkerk-
West 

©
 Arjen G

erritsm
a/G

raphic Sound

Is er dan niets meer 
goed of fout in de 

liturgie?



14

Liturgie

Traditie en rituelen 
leren ons de waarde 
van het mysterie

Traditie en rituelen
Van de tijd van de vroege kerk weten we niet veel over de invulling 
van de diensten. Wel kennen we nog gebeden, liederen en belijde-
nissen uit die tijd. Het Kyrie, Sanctus, Gloria, Agnus Dei en Credo. 
Deze gebeden kenmerken zich door hun focus op God alleen en 

beschermen ons tegen een eenzijdige nadruk op 
beleving en gevoel. 
In de periode na de vroege kerk krijgen traditie en 
rituelen een belangrijke plaats. Beide aspecten 
leren ons de waarde van het mysterie. God is zoveel 
groter dan ons verstand en ons gevoel. Tradities 
laten je beseffen dat je deel uitmaakt van een groter 
geheel dat jij niet kunt vatten. En rituelen die je zin-

tuigen prikkelen, helpen om het mysterie van het evangelie te laten 
staan en te proeven. 
In de tijd van de reformatie is er veel veranderd in de manier van 
vieren. Waar de gemeenteleden eerder slechts als toeschouwer 
aanwezig waren en alleen door bemiddeling van de kerk met God in 
contact konden komen, staat nu de genade centraal. Deze kern van 
genade kwam tot uiting in de tweeslag Woord – Antwoord. 
•	 Woord: Gods genade komt naar de mensen toe. Dus geen Latijn 

en ingewikkelde redeneringen, maar de Bijbel in de eigen taal en 
begrijpelijke preken. In het beeld van de driehoek kun je dit het 
geven van God en het ontvangen van mensen noemen. 

•	 Antwoord: Mensen zijn geen toeschouwer maar ontvanger van 
Gods genade. Ze gaan zelf weer zingen (daarvoor waren een-
voudige melodieën en liederen in de eigen taal nodig) en zijn 
verder ook actief betrokken bij de dienst door luisteren, bidden 
en belijden. Hier zijn het de mensen die geven en is het God die 
ontvangt. 

Het is wel goed om te beseffen dat er ook tussen de reformatoren 
verschillende opvattingen over de kerkdienst bestonden (Luther 
bleef dicht bij de roomse mis, Zwingli wilde een sobere Woord-
dienst en Calvijn hanteerde meer variatie en meer inbreng van de 
gemeente). Het patroon van Woord – Antwoord zie je in veel onder-
delen van de huidige liturgie, bijvoorbeeld in Votum (antwoord) en 
Groet (Woord), schuldbelijdenis (antwoord) en genadeverkondiging 
(Woord), preek (Woord) en lied (antwoord). Deze bouwstenen uit 
Bijbel en geschiedenis helpen liturgen bij het vormgeven van dien-
sten waarin verschillende mensen met al hun verschillende liefde-
stalen samenkomen. 

Pastorale kant
We hebben gezien dat het weinig zinvol is om 
gesprekken over verschillen in de kerkdienst te voe-
ren op een goed/fout-niveau. Tegelijk hebben we 
gezien dat er wel degelijk belangrijke bouwstenen 
zijn om rekening mee te houden. De bedoeling is 
niet dat eenieder alleen zijn eigen lied zingt, maar 
dat ieders eigen stem deel wordt van het koor dat 

samen God prijst en daardoor van Hem en zijn werk onder de indruk 
komt. Hoe zorg je er nu voor dat dat ideaal dichterbij komt?

Iedere stem wordt 
deel van het koor dat 
samen God prijst



15

Liturgie

Werken aan de 
kerkdienst is een zaak 

van gebed

Vanuit verschillende kerkelijke achtergronden is in de afgelopen 
decennia aandacht gevraagd voor de pastorale kant van de liturgie. 
Aan de ene kant waren er kerken waarin de liturgie werd ervaren 
als een dwingend keurslijf, als eenheidsworst. Aan de andere kant 
waren er ook kerken waarin juist liturgische chaos 
ontstond, zogenaamde worship wars. Vanuit beide 
problemen, die op het eerste gezicht heel verschil-
lend lijken, is door theologen in de richting van één 
oplossing gewezen: mensen die een leidende rol 
hebben in de liturgie moeten zichzelf in de eerste 
plaats als pastor zien. Het gaat daarbij zeker niet 
alleen om dominees, maar ook om muzikanten, 
technische ondersteuners, kinderwerkers en noem maar op. Zij zijn 
niet in de eerste plaats verantwoordelijk voor de uitvoering van ‘hun 
stukje van de dienst’, maar ze hebben een verantwoordelijkheid in 
het leiden van de gemeente als herder (pastor).

Dat betekent volgens ons twee dingen:
1.	 Een pastor is een verbinder. Hij (of zij) zorgt ervoor dat iedereen 

betrokken blijft. Hij kent de gemeente en bedenkt niet alleen: 
wie kan ik vragen voor het pianospelen komende zondag, maar 
ook: wie heeft het nodig om erbij betrokken te worden? Wie kan 
een ander ondersteunen? Welke ongedachte, creatieve verbin-
ding kan ik leggen? Hij werkt aan goede, duidelijke communi-
catie, let erop dat de diversiteit van de gemeente aan bod komt 
in de diensten (omdat daarin iets blijkt van Gods veelkleurige 
gaven). Hij maakt ruimte, geeft een compliment waar nodig en 
stimuleert tot ontwikkelen. Hij heeft oog voor mensen. Boven-
dien heeft hij steeds aandacht voor de verbinding met God: het 
werken aan de kerkdienst is een zaak van gebed.

2.	 Tegelijk heeft een pastor ook iets van een regisseur. Ook de 
regisseur kan niet zonder verbinding, maar behalve voor men-
sen heeft hij ook oog voor de bouwstenen uit de Bijbel en de 
geschiedenis. Hij zorgt voor een ‘verhaal’ in de dienst, hij let op 
de overgangen. Hij bereidt de dienst zorgvuldig voor, omdat het 
niet zomaar iets is wat daar gebeurt. Waar nodig wint hij advies 
in of maakt studie van een onderwerp. Hij heeft de leiding en 
zorgt er zo voor dat mensen richting ervaren in de dienst en er 
geen chaos ontstaat.

Met zulke pastors, die in verbinding staan met God en de gemeente 
en hun werk serieus nemen, kan diversiteit kerkdiensten verrijken. 
Er klinken dan veel verschillende stemmen en (liefdes)talen, maar 
het geheel klinkt niet vals omdat de harmonie van de liefde van 
Christus erin doorklinkt.

Koos Tamminga is aio Praktische Theologie aan de Theologische Uni-
versiteit in Kampen en doet onderzoek naar de inclusie van mensen 
met een beperking in de kerk. Ingrid Plantinga werkt voor het Prak-
tijkcentrum en is coördinator van het gemeenteproject ‘Vieren met 
vreugde – Op zoek naar een doordachte liturgie die past bij de veel-
kleurigheid van de gemeente’.



16

C O L U M N

(On)heilige onderbreking

Eind vorig jaar vierden we avondmaal in een tehuis waar 
gehandicapten en kwetsbare ouderen wonen. Precies op het 
heiligste moment, toen ik net de instellingswoorden had uit-
gesproken en het brood uitdeelde, riep een mevrouw in een 
rolstoel: “Uhm sorry, ik moet heel nodig naar het toilet”. Snel 
ging ik een verpleegster zoeken om haar te helpen. Daarna 
vervolgden we de viering. 

Menselijkheid 
In het midden van een heilig ritueel vroeg de menselijkheid in een 
van haar meest broze vormen aandacht. In eerste instantie leek dat 
heel ongepast, maar hoe meer ik erover nadacht, hoe mooier ik het 
begon te vinden. Het gewone dagelijks leven werd die ochtend deel 
van een niet-alledaagse liturgie. 
De liturgie van menige eredienst bestaat uit gewijde, bijzondere 
elementen waar we een ingetogen en eerbiedige houding verwach-
ten. Maar de gebeurtenis in het tehuis deed me beseffen dat we 
daardoor misschien wel de kern van het evangelie missen. God de 
Zoon kwam naar deze aarde om deel te worden van onze mense-
lijke realiteit. Zijn geboorte in de stal, met de geur van dierenstront 
en geblaat van schapen, werd een heilig moment. Behalve de ver-
schijning van een engelenkoor aan herders ging het dagelijks leven 
gewoon door. Heiligheid is door de komst van Christus niet slechts 
meer het gewijde en het bijzondere, want de Heilige zelf is deel 
geworden van ons mens-zijn. 

Aardse zaken
Als Jezus het avondmaal instelt, doet Hij dat met aardse zaken als 
brood en wijn. Jezus’ lichaam en bloed zijn heilig, maar slechts 
doordat ze voor ons gebroken zijn; het bloed droop van het kruis en 
zijn lichaam werd uiteengerukt. Dat was de rauwe en afschuwelijke 
menselijke werkelijkheid. 
Hoe hard wij ook proberen om de geboorte van Jezus en zijn sterven 
heilig te maken, de realiteit van onze menselijkheid breekt gelukkig 
vaak genoeg door. En juist die momenten doen mij beseffen wat de 
komst van God de Zoon daadwerkelijk betekent. Zo kunnen een vol-
le blaas, een boer die je niet kon inhouden, een mobieltje dat onder 
het gebed afgaat, heilige momenten worden. Onderbrekingen in de 
liturgie kunnen ons wijzen op de grootste en tegelijkertijd de beste 
onderbreking van de geschiedenis.

Dr. Almatine Leene is predikant in de NG-kerk in Stellenbosch-Wes 
(Zuid-Afrika) en docent dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.

Almatine 
Leene



17

Liturgie

Z I N T U I G E N

Je hele lijf doet mee
Rituelen en symbolen in de kerkdienst

Het lastige van het onderwerp ‘rituelen en symbolen in de kerk-
dienst’ is dat je het moet doen. Pas dan kom je op het spoor van 
waar het eigenlijk over gaat. Maar ja, dan zou deze pagina wit 
blijven. Dus doen we toch maar een poging om in woorden aan 
te geven waar het om gaat. We doen dat zo, dat jij als lezer regel-
matig zelf aan de slag moet.

Een kleine 
opdracht om in 
het onderwerp 
te komen. Je 
ziet drie kerk
interieurs. Ga in 
gedachten elk 
van die kerken 
binnen. Wat doet 
de ruimte met 
je; de architec-
tuur, de inrich-
ting, de hoogte, 
enzovoort? Stel 
je voor dat je er 
alleen bent, maar 
vervolgens ook 
dat het er vol met 
mensen is. Maakt 
dat uit? Vraag 
je vervolgens af: 
wat zorgt voor 
jouw beleving, 
jouw gedachten 
bij deze ruimte? 
Probeer deze 
opdracht te 
doen zonder een 
waardeoordeel 
te geven. Neem 
waar hoe het op 
jou inwerkt en 
wat daarbij een 
rol speelt. 

Anje de Heer



18

Liturgie
Zintuigen 
De vijf zintuigen zijn: zien, 
horen, ruiken, voelen en 
proeven. Welke zintuigen 
komen in de kerkdienst 
aan bod en hoe? Denk 
eerst even over deze vraag 
na voor je doorleest. [...]
 
Het leuke was dat op de Werkdag Liturgie sommige zintuigen totaal 
niet werden genoemd. Op het eerste gezicht begrijpelijk dat ‘horen’ 
vanzelfsprekend is en ‘zien’ ook. Maar ‘ruiken’? Ja, zweetlucht of 
parfum, desnoods de geur van pepermunt, maar dat is niet speci-
fiek voor een kerkdienst. Voelen? Proeven? Daar moest hard over 
worden nagedacht.
We laten ‘horen’ en ‘zien’ vanwege hun vanzelfsprekendheid nu 
eerst even achterwege. Heb je weleens een dienst meegemaakt 
waarin gedoopt werd? Heb je weleens avondmaal gevierd? Heb je 
weleens een avondmaalsdienst meegemaakt waar iedereen elkaar, 
vlak voordat brood en wijn worden uitgedeeld, de vredegroet 
geeft? Heb je weleens een dienst meegemaakt waar wierook werd 
gebruikt? Doop = voelen (voor de dopeling). Avondmaal = proeven. 
Vredegroet = voelen (namelijk de handdruk). Wierook = geur. 

Bij deze oppervlakkige kennismaking wordt duidelijk dat zintuig-
lijkheid in de liturgie er, kerkbreed gezien, zeker is. Tegelijk wordt 
ook duidelijk dat zintuiglijkheid in de gereformeerde traditie niet 
ruim bedeeld is. ‘Horen’ heeft de overhand met ‘zien’ als goede 

tweede. In beide gevallen gaat het vooral om het 
horen en zien van een prediker. Andere aspecten 
van beide springen veel minder in het oog of ze 
staan al snel in dienst van het gesproken woord 
(een afbeelding om iets te verduidelijken). ‘Voe-
len’ en ‘proeven’ komen incidenteel voor (tenzij 
je bijvoorbeeld wekelijks avondmaal zou vieren). 
‘Ruiken’ valt in feite buiten de boot, want wierook 

wordt niet gebruikt. Desondanks is het goed om eens dieper over 
die zintuigen na te denken. Hoe werken ze bijvoorbeeld in andere 
situaties en wat doen ze met een mens, welke rol spelen ze in een 
samenleving? 

Symbool
Een symbool is een gewoon ‘ding’ dat in een bepaalde context als 
teken werkt. Het verwijst ergens naar, maar niet rechtstreeks en 
ook niet letterlijk. Een symbool is iets anders dan een wegwijzer 
of een pictogram. Het verbindt de zichtbare werkelijkheid met de 
onzichtbare en diepere werkelijkheid. Behalve symbolen heb je 
ook symboolhandelingen, handelingen die symbolische waarde 
hebben en werken als een symbool. Ook is er symbooltaal, taal 
die werkt als symbool. Daarbij gaat het niet om de letterlijke 

‘Horen’ heeft de 
overhand met ‘zien’ 
als goede tweede 



19

Liturgie
betekenis, maar om de symbolische zeggingskracht. Het begrip 
ritueel past ook in dit rijtje. Ritueel staat voor een samenhangen-
de reeks van symboolhandelingen. 

Het is goed om ook dit in beeld te hebben: 
1.		 Niet elk voorwerp of ding is een symbool of kan een symbool 

zijn. Iets wat rechtstreeks naar iets anders verwijst of daar 
letterlijk op slaat, is geen symbool. Kenmerk van een symbool 
is dat het ruimte laat. 

2.		 Een symbool vraagt om een bepaalde context. Binnen die 
context kan het ‘spreken’ maar daarbuiten gebeurt het niet. 
Denk aan water. In een doopvont is het een symbool, als het 
uit de kraan komt niet. 

3.		 Een symbool moet iets in zich hebben wat het verbindt met de 
diepere werkelijkheid. Opnieuw water als voorbeeld. Je kunt 
wel zeggen dat voortaan water het symbool is van huwelijks-
trouw, maar dat werkt niet, er is te weinig verbinding.

4.		 Symbolen moeten het hebben van herhaling. Herhaling ver-
sterkt de symboolkracht.

Steen en water
Dit is een gewone steen, zoals er zovele zijn, een centimeter of zes 
hoog. Toch is dit voor mij géén gewone steen. Als ik deze steen zie, 
sta ik opeens in een rivierbedding in een klein Zwit-
sers dorp. Daar heb ik ’m jaren geleden gevonden. 
Kijk ik naar de steen dan ruik ik de berglucht en 
voel de warmte van de zon die op mijn blote armen 
scheen. De steen overbrugt tijd en ruimte. Dat kan 
doordat de steen een symbool is. Symbolen kunnen 
je in een andere werkelijkheid plaatsen en allerlei 
grenzen overstijgen. Toch is de steen voor jou nog 

steeds een gewone steen. De symbo-
lische waarde gaat alleen voor mij op. 
Dat wordt anders als iets symbolische 
waarde heeft voor een groep of gemeen-
schap. Zo’n symbool is het kruis, het cen-
trale symbool voor het christendom.
Ook water is in liturgisch verband een 
symbool. Water wast schoon, water is 
ondergang en dood, water geeft leven. 
Water roept de schepping in beeld, de 
watermassa van de zondvloed, het stro-
mend water uit Psalm 1, het water waar 
het hert uit Psalm 42 naar snakt, de 
tempelbeek van Ezechiël en de rivier uit 
Openbaring 22 die ontspringt bij Gods 
troon. Wanneer water een symbool is, 
is het niet langer H

2
O. De chemische 

samenstelling doet totaal niet meer ter 
zake, het gaat om datgene waar het als 
symbool voor staat. Wil je dat in woor-

Het kruis is het 
centrale symbool  

voor het christendom



20

Liturgie
den duidelijk maken, dan heb je tijd en veel woorden nodig en voor 
je het weet heb je de betekenis plat gepraat. Toon je het symbool 
dan is de diepere betekenis er meteen; er gaat in ieder mens iets 
resoneren: bestaande kennis, ervaringen, inzichten, emoties; maar 
ook nieuwe verbanden, want het moment en de context zijn nieuw. 
Je hoeft er verder geen woord meer aan vuil te maken. 

Lichamelijkheid
Zowel bij zintuigen als bij symbolen en rituelen speelt lichamelijk-
heid een grote rol. Anders gezegd: het lichaam doet vanzelfsprekend 
mee. Taal heeft als nadeel dat het gemakkelijk gaat over begrijpen, 
over kennis, over ratio en verstandelijkheid. Dan richt taal zich op 
hoofd en hersenen, niet op het lijf. Voor alle duidelijkheid: taal heeft 
ook de andere kant in zich, maar zeker in een kerkelijke cultuur waar 
het gesproken woord een grote plaats inneemt, is dit de grote valkuil. 

Hoe zit het dan met de andere kant van taal? Om 
daar iets meer zicht op te krijgen, gebruiken we de 
zin: ‘Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt’. Je 
kunt deze zin op verschillende manieren uitspreken 
en elke keer verandert de betekenis. Er zijn negen 
woorden, lees de zin negen keer hardop en elke keer 
benadruk je een ander woord. Wat verandert er?

Bijvoorbeeld:
1.	 Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (je vriendin kan wel 

gezegd hebben dat je het ook morgen wel kunt doen, maar ík wil 
dat het nu gebeurt).

2.	 Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (het is geen optie, het 
moet nu gebeuren).

3.	 Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (je laat het niet over 
aan de huishoudelijke hulp, je doet het zelf).

4.	 Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (niet morgen maar nu).
5.	 Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (je hebt net alles op z’n 

plek gesmeten, nu moet je het ook nog netjes maken).

Door de zin op verschillende manieren uit te spreken, maak je iets 
duidelijk, je hebt een bepaalde intentie. Om dat te uiten gebruik 
je (grotendeels onbewust) allerlei expressiemiddelen: toonhoogte, 
tempo, intonatie, geluidssterkte, klankkleur. Dat heeft ook invloed 
op lichaamshouding en gedrag. Dít is lichamelijkheid. Het lichaam 
is het instrument dat deze mogelijkheden aanreikt en realiseert. 

Zingen
Laten we in dit verband ook eens kijken naar zingen. Zingen is per 
definitie een lichamelijke bezigheid. Wat voor spreken geldt, gaat 
nog veel meer op voor zingen: je bent je eigen instrument. Jouw 
stembanden trillen, jouw lijf fungeert als klankkast. Zing je samen 
met anderen, dan reageer je – opnieuw grotendeels onbewust – op 
elkaar (en dus op elkaars lichamelijkheid). 
Maar het gaat verder dan dat. De bovenstaande zin kun je uitspre-
ken zoals de situatie vraagt. Bij een lied of een muziekstuk staat 
de ‘uitspraak’ voor een deel al vast, de melodie bepaalt waar het 

Taal heeft als nadeel 
dat het gemakkelijk 
gaat over kennis



21

Liturgie
accent komt, waar de aandacht naar uitgaat. De betekenis is dan 
al gegeven, er wordt al een interpretatie aangereikt. Bij een uitge-
werkte compositie is dat behoorlijk ‘dwingend’. Dat is helemaal het 
geval als je het kent via een geluidsopname. Dan ligt 
niet alleen de begeleiding vast, maar ook de manier 
waarop het gezongen en gespeeld wordt. Bij (kerk)
liederen is meer ruimte; er kan wel een begeleiding 
zijn maar andere zijn ook mogelijk, van heel sober 
tot heel uitgebreid. Via die begeleidingen kun je de 
betekenis en de zeggingskracht kleuren (en precies 
dat is vakmanschap). Juist daardoor kunnen ver-
schillende betekenissen oplichten, net zoals bij de bovenstaande 
zin gebeurde. Zingend kan dat eveneens. 

Spreken en luisteren
Het is boeiend om met dit alles eens te gaan stoeien. Neem om te 
beginnen de berijmde Psalm 1 en ga die op verschillende manieren 
zingen: ingetogen (alsof je ’m zingend overdenkt), uitbundig (wat is 
het toch een geweldige psalm!), kwetsbaar (het is nogal wat, wat 
ik hier op de lippen neem), stellig (zo is het en niet anders, laat 
iedereen dat maar eens goed horen), verdrietig (wat zegt dit over je 
vriend die het geloof vaarwel heeft gezegd?). 
Je kunt ook een deel uit de Bijbel nemen, bijvoorbeeld de geschiede-
nis van de twaalfjarige Jezus in de tempel (Luc. 2:41-52). Lees dit een 
paar keer hardop voor en op verschillende manieren: als een span-
nend verhaal (je staat in het theater), alsof je een brief krijgt van je 
zus in het buitenland (je kent het verhaal nog niet, wat vertelt ze 
me…), proevend (wat staat er, wat is de betekenis, wat roept het op), 
alsof je beelden voor je ziet (je leest beeldend, niet voor anderen 
maar voor jezelf.)
Ook kun je één woord of zinsnede kiezen en die met 
allerlei intenties uitspreken. Je kunt denken aan de 
acht basisemoties (vreugde, verdriet, angst, woede, 
verbazing, afschuw, liefde, schaamte). Het gevaar is 
dan wel dat het al snel iets karikaturaals krijgt (héél 
blij tegenover héél verdrietig). Het is juist de kunst 
om het in nuances te zoeken. Gebruik bijvoorbeeld 
beelden (ik spreek het nu uit zoals een ijsberg eruit-
ziet). Of materialen (ik wil het laten klinken zoals een lap fluweel 
voelt). Of een afbeelding (zoals de Mona Lisa eruitziet). 

De kunst bij al dit soort dingen is dat het geen eenzijdig verstande-
lijke handeling is. Je verstand werkt mee, maar je lichaam eveneens. 
Laat al sprekend en zingend binnenkomen wat je doet. Luister naar 
jezelf. Verandert je houding? Je ademhaling? Word je rustiger, stiller 
(of juist niet)? Laat wat je doet en hoort en waarneemt in je botten 
zakken (ook dat is een uitdrukking die je niet letterlijk neemt, maar 
die wel degelijk betekenis heeft). Doe het ook eens met twee per-
sonen. De een spreekt of leest, de ander zegt wat hij hoort, welke 
intentie hij proeft, welke gevoelswaarde hij oppikt. Zo ga je ontdek-
ken hoe expressie werkt, hoe je dat kunt inzetten of juist niet, wat 
het met je doet als je ernaar luistert. 

Laat wat je doet 
en waarneemt in je 

botten zakken

Zingen is per definitie 
een lichamelijke 

bezigheid



22

Liturgie
Lichamelijk bewustzijn
Het lijkt misschien vreemd dat het hier bij het aspect lichamelijk-
heid helemaal niet gaat over houdingen of bewegingen. Natuurlijk 
is dat ook lichamelijkheid en ook daar is heel veel over te zeggen. Als 
het lichaam meedoet, en dat is het geval bij symbolen en rituelen, 
dan gaat het niet zozeer over het grote gebaar. Het gaat ook niet in 
eerste instantie om dat wat direct zichtbaar is. Het gaat eerder over 
lichamelijk bewustzijn; in een kerkdienst doet niet alleen je hoofd 
mee, maar het hele lijf. Ook als je stilzit of staat, als je luistert en 
kijkt. Laat binnenkomen wat je doet, hoort, ziet, waarneemt en laat 
het in je botten zakken. Probeer het maar eens, oefen je daarin en 
ontdek steeds meer hoe verrijkend en verdiepend dit is. Of organi-
seer een workshop. Want doen werkt altijd beter dan erover lezen. 

Anje de Heer gaf deze workshop samen met Geranne Tamminga op de 
Werkdag Liturgie. Beiden werken bij het Steunpunt Liturgie: Anje als 
kerkmusicus/liturgist/adviseur en Geranne als liturg/tekstschrijver. 

Steunpunt Liturgie
Bij het Steunpunt Liturgie is informatief materiaal of advies te 
verkrijgen: www.steunpuntliturgie.gkv.nl. Het is ook mogelijk een 
workshop over ‘liturgie en zingtuigen’ aan te vragen.

Hoe maak je een muziekprofiel? 
In de brochure  Met heel mijn hart. Handreiking bij Liedboek 2013 
voor de Geref. Kerken (vrijg.) is een uitgebreid hoofdstuk over het 
werken met een muziekprofiel opgenomen, inclusief een stap-
penplan. Deze brochure kan worden gedownload via www.blad-
dienst.nl/downloads/. Hier zijn ook de notities  Beleidsvorming 
Kerkmuziek en Coördinator Liturgie en twee artikelen over liturgie 
als teamwork door het Steunpunt Liturgie beschikbaar gesteld.

Smaken 
verschillen als 
het over zingen 
gaat



23

Liturgie

M U Z I E K P R O F I E L

Wie zijn wij?
Keuzes maken en samen de diepte in

Anje de Heer

Wie ben jij? Wie deze vraag stelt, krijgt als antwoord meestal 
zoiets als naam, opleiding, beroep, woonplaats, naam partner, 
aantal (klein)kinderen; een beknopt profiel van iemand. Wie 
ben jij, kunnen we ook in de kerk aan elkaar vragen. Het beeld 
is in tal van opzichten heel divers en veelkleurig. Niet alleen het 
algemene beeld, maar ook het liturgische en muzikale beeld.

Er zijn verschillende liturgische spiritualiteiten en daarmee ook 
liturgisch-muzikale spiritualiteiten. Niet alles past bij iedereen. 
Niet alles is voor iedereen bedoeld. Met het oog daarop is het 
begrip kerkmuzikaal profiel in het leven geroepen. Je zou ook kun-
nen zeggen: liturgisch profiel of liturgisch-muzikaal profiel. In feite 
heeft iedere plaatselijke kerk al zo’n profiel, namelijk dat wat er op 
zondag wordt gedaan. Maar bij het werken met een (kerk)muziek-
profiel gebeurt dat op een doordachte en beleidsmatige manier. Er 
zijn bewuste keuzes gemaakt, er wordt beleid uitgezet (en geëva-
lueerd). 

Liturgische spiritualiteit
Het begrip spiritualiteit gaat over dat wat je beweegt, wat je 
levenshouding en je handelen bepaalt. Liturgische spiritualiteit 
gaat daar ook over. Een bepaalde liturgische praktijk kan een 
heleboel mensen ‘passen’, zij voelen zich daarbij thuis, worden 
geraakt, openen zich. Evenzogoed past dezelfde praktijk anderen 
niet, zij worden niet geraakt, klappen misschien zelfs helemaal 
dicht. Dat heeft niet zozeer te maken met de vraag of de inhoud 
al dan niet klopt, maar zij hebben een andere liturgische spiritu-
aliteit. Wie meer over dit onderwerp wil weten, kan een informa-
tief artikel downloaden via www.blad-dienst.nl/downloads/.

Verkennen
Bij ‘profiel’ gaat het over twee aspecten: wie ben jij 
en met welk doel wordt die vraag gesteld? Gaat het 
over het liturgisch-muzikale profiel van de gemeen-
te, dan betekent dit dat het één (de specifieke 
gebruikersgroep) en het ander (het liedrepertoire) 
op elkaar afgestemd gaan worden. Het startpunt 
daarbij is verkennen. Dat gebeurt bij voorkeur groepsgewijs: in ieder 
geval zijn daarbij betrokken de kerkmusici (organist/pianist/can-
tor/zangleider/bandleider) en de dominee(s). En verder ook verte-
genwoordigers van kerkenraad, cantorij, band, kindernevendienst, 

Dit stimuleert  
liturgie  

als teamwork



24

Liturgie
taakgroep liturgie en gemeente. Op deze manier kun je gebruikma-
ken van elkaars kennis, inzicht en vaardigheden. Eventuele verschil-
punten kunnen in kleine kring worden besproken. Deze wijze van 
werken stimuleert liturgie als teamwork. De tweede stap is dat je de 
gemeente erbij betrekt. Ook dan gaat het over verkennen en het is 
belangrijk dat dit onder deskundige leiding gebeurt. 

Kiezen
Het vaststellen van een muziekprofiel gaat niet zonder het maken 
van keuzes. Dat is niet gemakkelijk. Toch werkt het op de lange duur 
beter. Je kiest voor een bepaald profiel en binnen dat profiel ontwik-

kel je jezelf als gemeente, daarmee vorm je elkaar 
en ga je samen de diepte in. Het lijkt misschien 
gemakkelijker om te kiezen voor de breedte en in 
de praktijk gebeurt dat ook meestal. In dat geval is 
het de oprechte gedachte om aan de diversiteit in 
verlangens en wensen tegemoet te komen. Het is 
goed om te beseffen dat ook dit een keuze is. Net 
zoals elke andere keuze brengt ook deze verant-

woordelijkheden met zich mee. Je moet de nodige expertise, kennis 
en vaardigheden in huis hebben of die laten ontwikkelen! Muzikale 
vaardigheden, liturgische vaardigheden, de vaardigheid om te kun-
nen blenden. Die zijn niet vanzelfsprekend aanwezig en het vraagt 
aandacht en beleid dit te faciliteren en blijvend te ontwikkelen.

Lastpost of cadeau
Is het hele proces om tot een muziekprofiel te komen niet erg las-
tig? Je kunt het proces beschouwen als een lastpost, maar ook als 
een cadeau. Het gaat immers over het hart van het gezamenlijke 
leven als geloofsgemeenschap. Dat maakt het enerzijds kwets-
baar, anderzijds ligt daar juist de kracht. Want samen zingen 

in de liturgie is een van de hoogste vormen van 
gezamenlijkheid. Je deelt elkaars adem en stem, 
emoties, zwakte en kracht. Neem dit cadeau vol 
verwachting aan, verken het zoals het bedoeld 
is en ga er op die manier mee aan het werk: door 
delend te zingen en zingend te delen. Zo kom 
je er samen achter wie je bent. Zo vorm je een 
gezamenlijk profiel. Dat is geen opeenstapeling 
van privéprofieltjes, maar een werkelijk gemeen-

schappelijk profiel. Dat is niet langer antwoord op de vraag wie 
ben jij, het is antwoord op de vraag: wie zijn jullie. Een kerkmuzi-
kaal profiel vertelt: dit zijn wij. En ja, dat kan anders zijn dan jouw 
privéprofiel. 

Anje de Heer is kerkmusicus/liturgist en adviseur van het Steunpunt 
Liturgie.

Aan de diversiteit 
tegemoetkomen, is 
ook een keuze

Als je samen zingt, 
deel je elkaars adem 
en stem, emoties, 
zwakte en kracht



25

V R A A G  &  A N T W O O R D

De predikant als liturg

De predikant gaat  
de gemeente voor in 

haar dienst aan  
de Heer!

Kees van 
Dusseldorp

V R A A G
Is er een model om het liturgisch voorgaan van de predikant in 
de kerkenraad te bespreken? 

A N T W O O R D
Ik ben heel blij met deze vraag. Die kan alleen gesteld worden als 
jullie je gezamenlijk verantwoordelijk voelen voor de kerkdiensten. 
Een voorganger drukt altijd een persoonlijk stempel op de dienst, 
maar het is geen individuele actie. Dat dit bespreekbaar is, geeft 
aan dat er een goede relatie is. En dat het over de liturgie gaat, geeft 
blijk van goede prioriteiten!

In het voorgaan in een kerkdienst komen heel veel lijnen bij elkaar: 
de kerkelijke traditie, het lokale profiel van de gemeente en de per-
soonlijkheid van de voorganger. Ook de manier waarop hij com-
municeert inclusief zijn spiritualiteit, uitstraling en gevoeligheid. 
Een belangrijk uitgangspunt is dat het in de kerkdienst om de hele 
gemeente gaat. Niet voor niets is ‘voorganger’ een veelzeggende 
term: de predikant gaat de gemeente voor in haar dienst aan de 
Heer! Niet als geïsoleerd moment, maar midden in de wereld waar-
in de gemeente leeft. Dat gebeurt in het biddend vertrouwen dat 
de Heer zelf aanwezig is in de kerkdienst. Het is zinvol om daarover 
met elkaar te spreken.

Liefde en waardering
Er is een belangrijke voorwaarde om in de kerkenraad een vrucht-
baar gesprek te kunnen voeren over het liturgisch voorgaan van de 
predikant: dat er liefde en waardering is voor elkaar vanuit de een-
heid in Jezus Christus en het gebed om de Geest! 
Wat is het doel van zo’n gesprek? Het is belangrijk 
om dat van tevoren duidelijk tegen elkaar te zeg-
gen. Ik kan me voorstellen dat door zo’n gesprek 
de gezamenlijke verantwoordelijkheid voor de 
kerkdiensten wordt bevorderd. Het doorbreekt de 
mogelijke eenzaamheid van de predikant en moti-
veert de kerkenraad om zelf visie te ontwikkelen 
op de liturgie. Het kan de predikant helpen om een 
beeld te krijgen van hoe zijn voorgaan overkomt en 
waar hij zichzelf verder kan ontwikkelen. Uiteindelijk zal dat bijdra-
gen aan de ‘kwaliteit’ van de kerkdiensten. Let erop dat het spre-
ken over ‘kwaliteit’ van de kerkdiensten niet leidt tot ongeestelijke 
criteria. Het zal moeten gaan over de manier waarop de gemeente 
samenkomt en haar Heer ontmoet.



26

Hoe kijk je aan  
tegen de bijdragen 
van anderen aan de 
dienst?

Wees dankbaar 
voor de eigen 
persoonlijkheid van  
je predikant

Hierbij past direct een waarschuwing. Het bespreken van iemands 
functioneren in een vergadering kan gemakkelijk onvruchtbaar 
worden, omdat elke wens of elk idee als een nieuwe eis gaat wer-

ken. Zeker als een ouderling namens gemeentele-
den gaat spreken (en die neiging bestaat). Dan kan 
de voorganger zichzelf kwijtraken en ontstaat er 
een afrekencultuur. Reken erop dat dit de uitstra-
ling van de kerkdiensten niet ten goede komt. Het 
helpt al als ouderlingen luisteren naar de motieven 
van de predikant en meedenken in de visie die hij 
verwoordt en probeert te belichamen. Wees dank-
baar voor de eigen persoonlijkheid van je predikant. 

Dan ontstaat een geestelijk gesprek dat tot zegen is van gemeente 
en voorganger! Natuurlijk mag in dat gesprek ook duidelijk worden 
wat de valkuilen zijn van zijn kwaliteiten.

Open vragen
Waarover zou het gesprek kunnen gaan? Ik heb een lijstje van tien 
aspecten geselecteerd die aan de orde zouden kunnen komen. Ik 
probeer ze te formuleren in open vragen aan de voorganger, die 
hem uitnodigen om zijn visie te formuleren en op zijn functioneren 
te reflecteren. Ongetwijfeld geeft dat aanleiding tot nader gesprek. 
Tip: laat iedere deelnemer aan het eind van het gesprek aangeven 
wat hij van dit gesprek voor zichzelf heeft geleerd.

1.	 Mystagogisch Hoe zie je de aanwezigheid van de Heer in de 
kerkdienst? Op welke manier neem je ons erin mee dat het hei-
lige kan gebeuren? Welke ‘middelen’ heb je hierin tot je beschik-
king? Hoe ervaar je jezelf hierin?

2.	 Narratief Welk verhaal vertelt de liturgie volgens jou? Is dat 
voor jou steeds hetzelfde verhaal of zie jij daar varianten in? Op 
welke manier kunnen wij deelnemers worden in plaats van toe-
schouwers?

3.	 Presentatie Heb je een idee in hoeverre jouw 
uitstraling als voorganger betrokken, persoonlijk 
en inspirerend is? Wat draagt daaraan bij? Wat 
is er nodig om dat eventueel te versterken?

4.	 Samenwerking Hoe verloopt het overleg in de 
voorbereiding van concrete diensten? Welke 
partijen doen daaraan mee? Welke rol kies jij 
daarin? Hoe kijk je aan tegen de bijdragen van 
anderen aan de dienst?

5.	 Liedkeuze Welk muziekprofiel heeft onze gemeente, volgens 
jou? In hoeverre past dat bij jou persoonlijk? In hoeverre voel jij 
je vertrouwd met de verschillende bronnen voor liederen? Kun 
je inschatten wat de gemeente kan zingen of niet?

6.	 Gebeden Hoe bereid je je gebeden voor? In hoeverre neem jij 
met je taal mensen mee in je gebeden? Wat is je visie op de func-
tie van elk gebed in de liturgie? Hoe vind je input voor en balans 
in de voorbeden voor kerk en wereld?

7.	 Preek Hoe zou jij de verhouding liturgie-preek typeren? Hoe 
denk je dat dit in de gemeente ligt? In welke mate beïnvloeden 



27

preek en liturgie elkaar in jouw voorbereiding? En in de uitvoe-
ring?

8.	 Traditie Hoe verhoud je je tot de liturgische traditie van de 
gemeente en van de algemene, christelijke kerk? Waarin sluit jij 
wel en niet aan bij wat vertrouwd is? Hoeveel ruimte maak jij 
voor vernieuwing en herbronning van de liturgie?

9.	 Visie In hoeverre voel jij je voldoende bekwaam op het gebied 
van liturgie en voorgaan? Wat zou je graag voor jezelf willen 
uitdiepen? Hoeveel prioriteit geef je dit in relatie tot je andere 
taken?

10.	Toerusting Op welke manier draag jij bij aan de liturgische 
bewustwording en toerusting in de gemeente? Hoe ervaar je 
de praktische samenwerking met de liturgiecommissie? En de 
inhoudelijke?

Met deze vragen ben je wel een poosje bezig, denk ik. Bespreek ze 
niet allemaal op een avond, maar maak een keuze. En geniet van 
het gesprek met elkaar. Ook dat is liturgie!

Dr. Kees van Dusseldorp is predikant in GKv Schildwolde en docent 
homiletiek aan de TU in Kampen.

Wat is de 
liturgische 

traditie van de 
gemeente? 

©
 M

artijn van Veelen



28

Jeugdwerk

G R O W I N G  Y O U N G

Jeugdwerk is geen eiland
Hoe wordt de kerk aantrekkelijk voor jongeren?

Wat hebben kerken nodig om aantrekkelijk te zijn voor jon-
geren? ‘Growing Young’ is een Amerikaans onderzoek naar 
wat kenmerkend is voor geloofsgemeenschappen met actief 
betrokken jongeren tussen de 15 en 29 jaar. Dit artikel vat 
het onderzoek samen, met daarbij de reacties van een aantal 
Nederlandse jongeren.

Wat als eerste opvalt, is dat de aantrekkingskracht van een kerk niet 
per se te maken heeft met de omvang van een gemeenschap. Ook 
de gemiddelde leeftijd van gemeenteleden heeft geen beslissende 
stem. Je kunt zelfs de enige jongere in een gemeente zijn en je thuis 
voelen. Ook de ligging van de kerk (platteland of stad) en het karak-
ter (traditioneel of hip), het budget en zelfs de liturgie zijn niet de 
belangrijkste factoren. Aansluiten bij de belevingswereld van jon-
geren, goede muziek en een hippe spreker kunnen bijdragen om 
aantrekkelijk over te komen, maar zijn niet essentieel voor jonge-

ren om betrokken te blijven. Essentieel zijn volgens 
de onderzoekers van Growing Young zes kenmer-
ken die niet los van elkaar kunnen worden gezien. 
Hieronder worden de zes kenmerken beschreven. 
Ik heb negen jongeren in Nederland gevraagd op 
deze kenmerken te reageren. Hoe kijken zij naar de 
zes principes van Growing Young? Wat herkennen 
ze, wat niet en welke kenmerken zijn voor hen de 
belangrijkste?

1. Geef leiderschap door
Leiders moeten niet alles zelf willen doen. Jongeren hebben talen-
ten die Gods koninkrijk zichtbaarder, mooier en rijker maken. Jon-
geren willen niet alleen consumeren, maar ook meedoen. Durf 
jongeren dan ook verantwoordelijkheid te geven. Geef ze de ruim-
te, zodat ze hun kwaliteiten kunnen ontwikkelen en zich kunnen 
inzetten. Essentieel daarbij is dat we jongeren goed begeleiden. De 
onderzoekers gebruiken het voorbeeld van ouders die de autosleu-
tels aan hun kind geven nadat het zijn rijbewijs heeft behaald. Het 
kind krijgt waardering en verantwoordelijkheid, maar dat rijbewijs 
kreeg het niet zomaar. Het heeft eerst leren rijden. 

De jongeren die ik heb gesproken, geven aan dat ze inderdaad uit-
gedaagd en begeleid willen worden om dingen op te pakken die 
echt bijdragen aan de gemeenschap. “Ik denk dat verantwoordelijk-
heid geven werkt om ons bij de kerk betrokken te houden.” Jongeren 
willen daarbij volop meedoen, ook in taken die normaal gesproken 

Je kunt zelfs de 
enige jongere in een 
gemeente zijn en je 
thuis voelen

Anko 
Oussoren



29

Jeugdwerk
zijn weggelegd voor leiders. “Door jongeren verantwoordelijkheid 
te geven zorg je ervoor dat ze actief betrokken zijn binnen de kerk. 
Hierdoor zet je jongeren in een positief licht, dit zorgt voor meer 
empathie bij de rest van de gemeente.” Dit betekent dat we ons niet 
moeten richten op taken, maar op jongeren die kunnen groeien in 
leiderschap.

2. Inleven in jongeren
Heb empathie voor de jongeren en begrijp en waardeer jongeren. 
Wees op de hoogte van wat er vandaag speelt. Houd van ze en weet 
wat een jongere persoonlijk bezighoudt. Probeer te begrijpen wat 
het betekent om vandaag jong te zijn. Verplaats je in het leven van 
jongeren in plaats van hun leefwereld te veroorde-
len en te bekritiseren. Dit betekent niet dat je het 
met alles eens moet zijn, maar ga vooral met jon-
geren in gesprek. 

Gevraagd naar dit kenmerk, reageren jongeren wis-
selend. “Het klinkt alsof we het enorm slecht heb-
ben. Alsof er een inzamelingsactie voor ons gestart 
zou moeten worden.” Voor jongeren is het vanzelf-
sprekend dat iedereen een andere manier van leven heeft. En dat 
betekent dus ook dat er ruimte is om de dingen anders te doen. 
Maar er zijn ook jongeren die dit kenmerk belangrijk vinden en het 
niet zien in hun eigen gemeente. “Het houden van en begrijpen is 
belangrijk, maar dit vraagt veel van ouderen. Voor jongeren is het 
vaak lastig te verwoorden waar de kern zit.” “Mijn gemeente is niet 
echt ‘jongerenproof’, ze snappen de taal en de leefwereld niet.” 
Wat daarbij benadrukt wordt, is dat vooral het persoonlijk contact 
belangrijk is. “Het is goed om op de hoogte te zijn van wat jongeren 
bezighoudt, maar dan wel echt persoonlijk. Niet alleen een theore-
tische gedachte van wat zoal speelt voor de ‘gemiddelde’ jongere.”

3. Zet Jezus en zijn boodschap centraal
Als kerk mogen we Jezus en wat Hij zegt en doet centraal zetten. Dit 
betekent dat de focus minder ligt op abstracte dogma’s, formules 
en formulieren of op de traditie van de kerk. We mogen jongeren 
inwijden in een leven waarin Jezus en zijn bood-
schap centraal staan. Dit betekent niet dat de bood-
schap voor jongeren versmald of versimpeld moet 
worden. Jongeren willen geen geloof als ticket om 
in de hemel te komen. Ook willen jongeren niet dat 
het evangelie versmald wordt tot ‘zorg goed voor je 
naaste, want dan zal God voor jou zorgen’. Of ‘leef 
moreel een goed leven, want dan is God er als je 
Hem nodig hebt’.

Jongeren willen dat het evangelie impact heeft in het hier en nu. 
Jongeren verlangen ernaar door het evangelie te worden aange-
sproken. Dat de boodschap zo wordt verbeeld én verwoord dat die 
aansluit bij het dagelijks leven. “Het gaat er daarbij niet om het 
evangelie op een simplistische manier te verpakken, maar je moet 

Probeer te begrijpen 
wat het betekent om 
vandaag jong te zijn

Jongeren willen dat 
het evangelie impact 

heeft in het  
hier en nu



30

Jeugdwerk
worden meegenomen. Als er veel woorden worden gebruikt en het 
abstract is, dan haak ik af.” Jongeren zitten dan ook niet te wach-
ten op mooie succesverhalen. “Ik wil een goed (theologisch) onder-
bouwd verhaal waar ik wat mee kan.”

4. Werk aan een warme gemeenschap
Werk als kerk bewust aan een cultuur waarin men op elkaar betrok-
ken is. Een warme gemeenschap waar jongeren zich gezien weten. 
Jongeren willen zich welkom voelen. Ze willen de ruimte om zichzelf 
te zijn en willen contact met andere generaties. Relaties zijn daarin 
belangrijker dan activiteiten. En binnen die relaties willen jongeren 
ook hun moeite, twijfel, ongeloof kunnen delen. Kerken worden uit-
gedaagd om vooral te investeren in vriendschappen, met leeftijdge-
noten en daarnaast ook met gemeenteleden van andere leeftijden.

De jongeren met wie ik in gesprek ben geweest, geven aan dat ze dit 
kenmerk het belangrijkst vinden. “De gemeente als een plek waar 
je mag zijn zoals je bent en waar ontmoetingen plaatsvinden.” 

“Waar je je maskers kunt afzetten, ‘echt’ bent met 
elkaar, kwetsbaar durft te zijn en goede relaties met 
elkaar hebt.” Je gezien weten en aangesproken wor-
den blijken cruciaal te zijn. Als dit ervaren wordt, 
dan kun je zelfs de enige jongere in een gemeente 
zijn en de gemeente toch als een warme gemeen-
schap ervaren. “Ik had geen leeftijdgenoten in mijn 
gemeente, maar toch voelde ik mij verbonden. Ik 
werd gezien en aangesproken.” Andere jongeren 

geven aan dat ze dit juist missen. “In plaats van deel te zijn, voelt 
het alsof ik los van de gemeente sta.” Of zoals een jongere zei: “Ik 
heb nu in meerdere gemeentes meegemaakt dat niet de moeite 
wordt genomen om ‘ons’ aan te spreken. In contact komen met 
andere generaties is heel moeilijk. Vaak zijn mensen ook verbitterd 

Relaties zijn 
voor jongeren 
belangrijker 
dan 
activiteiten

Ik voelde mij 
verbonden, ik 
werd gezien en 
aangesproken



31

Jeugdwerk
door de krimpende kerk, ‘jongeren komen er toch niet meer’, en als 
je dan de enige jongere bent, is dat knap lastig.”

5. Geef de jeugd (en gezinnen) in alles prioriteit
Dit blijkt het meest doorslaggevende kenmerk te zijn. Wanneer dit 
kenmerk ontbreekt, dan vergrijst de kerk. Voorkom dat het jeugd-
werk geïsoleerd raakt van het gemeenteleven als geheel. Het jeugd-
werk mag geen eiland zijn. Kies er als kerk bewust voor om jonge-
ren en hun leefwereld centraal te zetten. Bekijk alle 
aspecten van gemeente-zijn vanuit jongeren. Als 
jongeren ervaren dat ze gewaardeerd worden en 
er aandacht is voor hen is, heeft dit een enorme uit-
werking op de rest van de gemeente. Zoek naar cre-
atieve manieren om hen te ondersteunen en hen te 
betrekken bij elk facet van de gemeenschap. Oude-
ren worden daarbij niet vergeten, maar de focus is 
erop gericht om generaties met elkaar te verbin-
den. Automatisch komen daarbij ook de ouders van 
de jongeren in beeld, omdat zij de meeste invloed op hen uitoefe-
nen. Ondersteun ouders in de (geloofs)opvoeding, maar ook in hun 
huwelijk. Werk aan een cultuur waarin jongeren en hun gezinnen 
prioriteit hebben in visie, budget, werkers in de kerk en organisatie.

Jongeren zelf reageren wisselend op dit kenmerk. “Dat prioriteit 
geven stuit mij tegen de borst. Ouderen zijn niet minder belangrijk. 
Het is mooi dat er rekening met ons wordt gehouden, maar we moe-
ten niet doorslaan.” Jongeren kunnen de veelkleurigheid begrijpen en 
waarderen. “We willen een eerlijke kans krijgen, alleen het moet niet 
zo zijn dat andere mensen dus minder aandacht krijgen.” Jongeren 
willen geen voorkeursbehandeling, maar wel dat er in alles rekening 
met hen wordt gehouden. “Juist het gevoel dat er voor mij plaats is in 
de gemeente, dat ik gewenst ben én nodig ben, spreekt mij aan.”
Enkele jongeren zeggen dat het soms lijkt alsof er vooral prioriteit 
wordt gegeven aan volwassenen. De aandacht voor de jeugd lijkt 
zich te beperken tot activiteiten voor jongeren, jeugddiensten en 
een kindermoment tijdens de kerkdienst. “Het voelt alsof we, naast 
alles wat normaal is, af en toe ook nog wat voor de jeugd doen.”

6. Wees relevant voor anderen
Focus als kerk niet op de zondagse eredienst, maar richt je op de 
samenleving waarin jongeren leven. Kerken die de wereld buiten de 
kerkmuren willen houden en haar veroordelen, worden door jonge-
ren als vermoeiend ervaren. Jongeren willen betrokken zijn bij een 
gemeenschap die openstaat voor anderen en de cultuur waarin we 
leven. Waarin ruimte is voor de dialoog. Iedereen moet welkom zijn 
en de kerkelijke gemeenschap zou een weerspiegeling moeten zijn 
van de samenleving in de lokale context. Geloof is voor jongeren 
niet iets abstracts waarin alles is vastgelegd. Ze willen ontdekken 
wie ze zijn, waar ze bij willen horen, waar hun hart ligt en hoe ze 
dit het beste kunnen vormgeven in het dagelijks leven. Gezamen-
lijke missionaire/diaconale activiteiten (zowel dichtbij als ver weg) 
dragen daaraan nadrukkelijk bij.

Voorkom dat het 
jeugdwerk geïsoleerd 

raakt van het 
gemeenteleven als 

geheel 



32

Jeugdwerk
Aan de ene kant geven jongeren aan dat ‘relevant willen zijn voor 
de samenleving’ essentieel is. “Een cultuur waar alleen maar gecon-
sumeerd wordt, is voor ons niet aantrekkelijk.” “Ik ben lid van een 
gemeente waar heel veel aandacht is voor de wijk. Dit vind ik leuk 

en belangrijk. Hierdoor weet ik dat de gemeente 
meent wat ze zegt.” Aan de andere kant snappen 
ze dat bepaalde activiteiten veel tijd en inzet vra-
gen, wat volgens hen vaak niet haalbaar is. “Ik doe 
niet zoveel, al zou ik wel meer kunnen, maar in de 
gemeente is het soms gewoon ook lastig.” Er wordt 
bij gezegd: “Ja, we zien dat het lastig is om de kerk 
in beweging te krijgen, maar als mijn kerk meer 
relevant zou zijn voor haar omgeving zouden mijn 

waardering en enthousiasme echt wel groter worden.”
Een van de jongeren benadrukt dat het voor hem ook belangrijk is 
dat zijn geloof handen en voeten krijgt in het dagelijks leven. “Het 
is belangrijk dat je geleerd wordt hoe je je kunt opstellen richting 
anders- of niet-gelovigen. Van sommige aspecten van geloof had ik 
nooit kunnen denken dat er discussie over mogelijk was, totdat ik er 
met mensen van buiten de kerk over sprak. Als dit meer aandacht 
krijgt, dan wordt het minder een individuele zoektocht en meer een 
gesprek met elkaar.”

Cultuurverandering
Door te focussen op deze zes kenmerken, kan een gemeenschap 
ontstaan die aantrekkelijk is voor jongeren (en ouderen). De ant-
woorden van jongeren laten zien dat persoonlijke relaties waarin 
ze zich gezien weten cruciaal zijn. Maar ook dat ze verantwoorde-
lijkheid willen en kunnen dragen als ze op basis van hun kwalitei-
ten worden ingezet. De kerkdienst speelt daarin voor jongeren ove-
rigens geen essentiële rol en als de kerkdienst wel genoemd wordt, 
wordt de muziek vaker genoemd dan de preek. Wat vooral duidelijk 
wordt in de reacties van jongeren, is dat ze echt onderdeel willen 
zijn van de gemeente. Een deel van de jongeren wil daarbij uitge-
daagd en begeleid worden om dingen op te pakken die echt bijdra-
gen aan de gemeenschap. En juist actieve jongeren zorgen voor een 
sneeuwbaleffect. Jongeren activeren elkaar.

Growing Young vraagt om een cultuurverande-
ring waarin we in alles rekening houden met jon-
geren. Een gemeenschap waarin we ons richten 
op persoonlijke relaties en betrokkenheid. Zijn 
we hiertoe bereid? Wat mag het ons kosten? Het 
vergt moed. Het gaat niet vanzelf, maar ik wil me 
graag laten uitdagen!

Anko Oussoren is adviseur bij het Praktijkcentrum. 
Hij is als vrijwilliger actief in het jeugdwerk in de 
kerk (GKv) en volgt in deeltijd de masteropleiding 
missiologie in Kampen.

Door de aandacht 
voor de wijk weet 
ik dat de gemeente 
meent wat ze zegt

‘Growing 
Young’ is een 
Amerikaans 
onderzoek 
naar wat 
kenmerkend is 
voor geloofs­
gemeenschap­
pen met actief 
betrokken 
jongeren



33

Jongeren en diaconaat
Wat maakt kerken aantrekkelijk voor onze jongeren? Naast ruimte 
voor jongeren om hun talenten in te zetten, is een warme gemeen-
schap met oog voor de samenleving van groot belang. Wil je hier-
mee zelf aan de slag in je eigen gemeente? Kijk dan eens naar Deel 
je leven, een magazine boordevol informatie over en inspiratie 
voor het verbinden van jongeren en diaconaat. Geschreven vanuit 
de overtuiging dat juist diaconaat een van de sleutels kan zijn om 
jongeren de essentie van het evangelie te laten zien en ervaren. 
Daarom ook hebben de diaconale en jongerenorganisaties uit de 
GKv, NGK en CGK de handen ineengeslagen. Samen willen we ker-
ken handvatten bieden om 
jongeren daadwerkelijk te 
betrekken bij een warme 
gemeenschap die relevant 
is voor haar buurt. Het 
magazine is gericht op dia-
kenen en op jeugdleiders. 
Download Deel je leven 
gratis via www.diaconaal-
steunpunt.nl of bestel een 
fullcolour exemplaar voor 
slechts € 2,50.

Zeven vragen over de kerkorde
Sinds 2015 is in alle GKv-kerken een nieuwe kerkorde van kracht. Met 
die kerkorde is er voor diakenen en diaconieën het een en ander ver-
anderd. Vooral de verhouding tussen de diaconie en de kerkenraad 
is anders geregeld. Nu heeft de Generale Synode van 2017 belang-
rijke stappen gezet richting eenwording met de NGK. Dat is wat 
ons betreft iets om heel dankbaar voor te zijn. Voor dit proces moet 
natuurlijk het een en ander worden geregeld. Zo wordt er ook geke-
ken naar een kerkorde voor de straks herenigde kerken. We willen 
hier graag inhoudelijk aan bijdragen en daarom zijn we benieuwd 
naar jullie ervaringen met de huidige kerkorde. Graag leggen we de 
diaconieën in de GKv zeven vragen voor. Je vindt de vragen op www.
diaconaalsteunpunt.nl/meldpunt-kerkorde. Alvast hartelijk bedankt 
voor jullie feedback! 

Derk Jan
Poel



34

Diaconaat

C O L L E C T E

Collecteren via een app
Van zender in de collectezak tot online community

Via een app meedoen aan de collecte, in steeds meer ker-
ken kan dat. Gemeenteleden hebben steeds vaker geen con-
tant geld bij zich en collectebonnen of -munten worden als 
omslachtig ervaren. Een collecte-app is dan een goede aan-
vulling op de vertrouwde collectezak. Daarnaast zijn kerken 
op zoek naar manieren om de papieren communicatie te ver-
vangen. Wat zijn op dit moment de mogelijkheden? Binnen 
onze kerken worden drie apps het meest gebruikt: Scipio, 
Chrch en Givt. Hieronder vind je een opsomming van de func-
tionaliteit, de voor- en nadelen en de kosten van deze apps.

Scipio
Scipio (voorheen Socie-app) is een commu-
nicatiemiddel met en voor gemeenteleden. 
De app komt het best tot zijn recht in com-
binatie met Scipio Online, het ledenadmi-
nistratiesysteem van de ontwikkelaar. Je 
kunt de app overigens ook prima gebruiken 
zonder deze koppeling, maar dan mis je 
een aantal functionaliteiten. 
Na registratie krijg je in de app toegang tot een afgeschermde com-
munity, met daarin de contactgegevens van alle geregistreerde 
gemeenteleden. Met alle contactgegevens in je hand wordt een bel-
letje of mailtje naar een gemeentelid wel heel eenvoudig. Door de 
agenda- en nieuwsfunctie, die kan worden gekoppeld aan de web-
site van de kerk, blijf je eenvoudig op de hoogte van de activiteiten 
en ontwikkelingen in je gemeente. Verder heb je in de app toegang 
tot kerkbladen en andere documenten. Met daarnaast de mogelijk-
heid voor pushberichten, kerkdienst gemist, fotoalbums en peilingen 
heb je met Scipio gewoon een heel complete oplossing in handen.
 
Zoals aangegeven maakt de koppeling met Scipio Online deze app 
extra krachtig. De gegevens van de leden worden namelijk automa-
tisch gesynchroniseerd tussen de app en Scipio Online. Gemeente-
leden kunnen daardoor mutaties zoals een verhuizing eenvoudig 
doorgeven in de app. Daarmee heb je altijd een actuele en interac-
tieve ledenlijst bij de hand die het papieren jaarboekje kan vervan-
gen. Uniek is daarnaast de mogelijkheid om ook je VVB-toezeggin-
gen via de app te doen.
 
Collecteren
Ook de collectefunctie van deze app werkt snel en eenvoudig. De 
betaling verloopt via een digitaal tegoed, dat je makkelijk opwaar-

Derk Jan 
Poel



35

Diaconaat

deert binnen de app. Vervolgens kies je aan welk doel je wilt geven. 
Ook als je van achter je computer of tablet met een dienst meekijkt 
wegens ziekte of ouderdom, kun je dus meedoen met de collecte. 
De app biedt de mogelijkheid om realtime de collecteopbrengsten 
via de app weer te geven. Bij een collecte krijg je dan 
meteen te zien wat het doelbedrag is en hoeveel er 
al via de app is opgehaald. Verder heb je de moge-
lijkheid om snel in te spelen op actualiteiten en 
gemeenteleden via een pushbericht bijvoorbeeld te 
informeren over een acute noodinzameling.
Als je je tegoed opwaardeert, komt het geld binnen 
bij de penningmeester. Deze maakt periodiek op 
basis van een overzicht van de concrete collectebijdragen de tota-
len over naar de betreffende doelen. De penningmeester ziet daar-
bij alleen de hoogte van de bedragen en de bijbehorende doelen; en 
niet de namen van de gevers. Wel zo fijn vanuit privacyoogpunt.

Kosten
De kosten voor het gebruik van de app bedragen 55 euro per maand 
(exclusief btw). Daarvoor krijg je alle functionaliteiten en ongelimi-
teerde ondersteuning via mail of telefoon. Voor 30 euro extra in de 
maand krijg je je eigen app met eigen naam en logo. Door mee te 
liften met een bestaand incassocontract (dat er in veel gevallen al is 
voor bijvoorbeeld de verkoop van collectebonnen of het innen van 
de VVB) zijn er verder geen extra transactiekosten.

Voordelen
·	 Met de uitgebreide functies heb je een mooie community-app in 

handen.
·	 Door de eventuele koppeling met de ledenadministratie van Sci-

pio zijn de gegevens altijd up to date.
·	 De mogelijkheid bestaat om VVB-toezeggingen te doen via de 

app (Scipio Online nodig). 
·	 Er zijn geen kosten per collectetransactie, doordat opwaarde-

ringen meeliften via bestaande incassocontracten.

De betaling verloopt 
via een digitaal 

tegoed

De betaling 
verloopt via 
een digitaal 
tegoed, dat 

je makkelijk 
opwaardeert



36

Diaconaat
Nadelen
·	 Als gastbezoeker kun je alleen meedoen aan de collecte als je 

een geregistreerde gast bent. 
·	 De app is prijzig.

Chrch
Chrch is een community-app voor kerken. Een 
gemeenteboekje en kerkblad zijn geïntegreerd 
in deze app. Je hebt met deze app dus alles 
bij de hand. Zo kun je met één klik zien waar 
iemand woont. Dus heb je kring bij een onbe-
kende broer of zus, dan klik je op zijn of haar 
naam en via Google Maps plant de app een-

voudig de route ernaartoe. De app voorziet in een 
smoelenboek, en verder zie je in de agenda direct 
wat er in de gemeente te doen is. Ook zie je in je 
persoonlijke agenda welke taak je op welk moment 
hebt en krijg je daar desgewenst een reminder van. 
Via themagesprekken kun je eenvoudig met elkaar 
communiceren. 

De app is zo in te richten dat hij helemaal bij jouw gemeente past. 
Je kunt de onderdelen kiezen die je wilt gebruiken en je eigen logo 
en kleuren instellen. Er is ook een mogelijkheid tot afgeschermde 
onderdelen met een inlog.

Collecte
De Chrch-app heeft ook een collectefunctie. Ook hier werkt dit door 
eerst je collectetegoed op te waarderen. Vervolgens kun je tijdens 
de collecte of gedurende de rest van de week ieder gewenst bedrag 
geven. Daarbij worden geen kosten meer in rekening gebracht. Het 
opgewaardeerde bedrag komt binnen op de rekening van de kerk. 
De penningmeester maakt dit geld op basis van de collectebijdra-
gen vervolgens over naar de betreffende doelen. Ook hier ziet de 
penningmeester vanuit het oogpunt van privacy, alleen de bedra-
gen en de betreffende doelen. 

Kosten 
Voor het aanpassen van de app aan jouw gemeente geldt als tarief 
het principe ‘geef wat je ervoor overhebt’. Daarbij wordt een richt-
lijn gehanteerd van een euro per lid dat de app gaat gebruiken.
Verder betaal je als gebruiker transactiekosten voor het opwaarde-
ren van je tegoed. Elke opwaardering kost 35 cent en dit bedrag gaat 
naar Mollie Payments, de partij die de transacties verwerkt.

Voordelen 
·	 De app wordt toegesneden op de wensen en behoeften van de 

deelnemende kerk. 
·	 De app krijgt de kleuren, naam en het logo van de eigen gemeente. 
·	 Eenvoudig in gebruik, met veel mogelijkheden. 
·	 De prijs: Chrch is opgezet zonder winstoogmerk en bestaat door 

vrijwillige bijdrages. Als suggestie wordt een bijdrage van een 
euro per actief lid per jaar aangegeven.

Een community-app 
voor kerken



37

Diaconaat
·	 Als gast hoef je niet in te loggen, maar kun je bijvoorbeeld wel de 

informatie over de kerk raadplegen en via iDeal doneren. 

Nadelen
·	 De app wordt door een eenmansbedrijfje ontwikkeld, dat maakt 

het project kwetsbaarder.
·	 Je betaalt als gever 35 cent transactiekosten per opwaardering.

Givt
Givt gooit het over een heel andere boeg. 
Het enige doel van deze app is geld geven 
via de smartphone. Dit moet net zo mak-
kelijk gaan als het geven van contant geld. 
Bij Givt staat de gever centraal. Givt is ontwikkeld als oplossing voor 
geven in de kerk maar ook aan de deur en op straat. Dit kan allemaal 
met dezelfde app en hetzelfde gemak. Eenmaal geregistreerd in de 
app, kan de gebruiker in de toekomst op heel veel 
plekken geven. 
Via deze app kun je geven aan de gekozen collec-
tedoelen. Je opent de app, selecteert het bedrag 
dat je wilt geven en beweegt je telefoon richting 
de collectezak. In de zak zit een zender, je telefoon 
pikt het signaal daarvan op. Vervolgens wordt het 
gekozen bedrag opgeslagen, van je bankrekening 
afgeschreven en overgemaakt naar de kerk. Meer-
dere collectes in één dienst? Activeer tot drie collectes door op het 
plus-icoontje te drukken en vul de bedragen per collectedoel in. Bij 
de eerste collectezak die voorbijkomt, worden alle giften met één 
beweging verstuurd. Ook bij Givt is de privacy van de gever gewaar-
borgd.
Givt richt zich alleen op digitaal geven en heeft geen ambities om 
een communicatieplatform te zijn van de kerk. Een mooie oplossing 
dus voor kerken die al volledig papierloos communiceren of die nog 
niet toe zijn aan digitale communicatie.

Kosten 
Als kerk betaal je eenmalig 75 euro aan Givt voor het gebruiksklaar 
maken van de app en het leveren van de zenders. Het contract kan 
op elk willekeurig moment kosteloos worden opgezegd door het 
teruggeven van de zenders. 
Als gebruiker krijg je te maken met transactiekosten. Per donatie 
gaat: 4,5 procent naar Givt voor het verder ontwikkelen van de app en 
€ 0,08 naar SlimPay (de transactiekosten). Verder wordt bij de eerste 
vier donaties € 0,125 in rekening gebracht voor machtigingskosten.

Voordelen
·	 De app sluit aan bij het traditionele collecteren en is daardoor 

laagdrempelig in gebruik.
·	 Givt kan ook zonder internetverbinding gebruikt worden. 
·	 Ook gasten kunnen eenvoudig geven. 
·	 Je betaalt als kerk geen abonnementskosten.

Geld geven via de 
smartphone net zo 

makkelijk als  
contant geven



38

Diaconaat
Nadelen
·	 Je betaalt als gebruiker kosten per donatie. Niet je hele donatie 

komt dus terecht bij het gekozen doel. 

Andere mogelijkheden
In sommige kerken kun je via je eigen bankieren-app geld overma-
ken voor de collecte. Daarvoor verschijnt dan het rekeningnummer 
van de diaconie op de beamer. Soms krijgt elke collecte een unieke 
code die ook op de beamer wordt geprojecteerd. Die code kunnen 
gemeenteleden dan invoeren als betalingskenmerk bij het overma-
ken in de bankieren-app. De penningmeester verwerkt deze over-
boekingen op een later moment.

Ervaringen
We hebben een aantal kerken benaderd en hun gevraagd naar hun 
ervaringen en adviezen. Wil je zelf ook aan de slag met het invoeren 
van een app, dan is hun eerste advies om iemand te vinden die de 

kar wil trekken. Betrek daarbij vroegtijdig de pen-
ningmeester, boekhouder en het kerkelijk bureau. 
Voordat je de app vervolgens gemeentebreed uit-
rolt, is een proefperiode aan te raden, waaraan een 
kleinere groep geïnteresseerde gemeenteleden kan 
meedoen. Betrek daarnaast wel de gemeente bij de 

plannen en ontwikkelingen, door haar regelmatig te informeren via 
bijvoorbeeld de wekelijkse nieuwsberichten of het kerkblad. Kies 
een moment waarop je de app gemeentebreed introduceert, bij-
voorbeeld rondom een dienst, en laat daarbij gelijk een demo zien. 
Met wekelijkse gebruikerstips in een nieuwsbrief en een ‘helpdesk’ 
kun je de introductie onder gemeenteleden vergemakkelijken.

Alle drie apps werken prima als digitale collectetool. Met Chrch en 
Scipio heb je daarnaast ook nog eens een prachtig communica-
tiemiddel in handen. Deze twee apps hebben de potentie om het 
papieren adres- en fotoboek te vervangen. Houd er dan wel reke-
ning mee dat (nog) niet iedereen een smartphone heeft. Bedenk 
samen hoe je daarmee omgaat en op welke termijn de app andere 
dingen gaat vervangen, zoals het papieren adresboek, het kerkblad 
of de collectebonnen. De benaderde kerken zijn stuk voor stuk erg 
positief over de gebruikte apps. Gevraagd naar hun advies voor 
andere kerken klinkt het eenstemmig: begin gewoon, liever nog 
vandaag dan morgen!

Vind iemand die de 
kar wil trekken 

Meer weten?
Op de websites van de apps vind je nog meer informatie: www.
hagru.nl/scipio-app, www.chrch.org en www.givtapp.net. De apps 
zijn nog volop in ontwikkeling, via www.diaconaalsteunpunt.nl/
apps-voor-diaconieen blijf je eenvoudig op de hoogte.

Derk Jan Poel ondersteunt vanuit het Diaconaal Steunpunt kerken in 
de GKv en NGK op het terrein van diaconaat in kerk en samenleving.



39

B I J B E L S T U D I E

Hoe lang nog, Heer!
“Nochtans” (Habakuk 3:18, NBG’51)

Janita 
Geertsema

God klaagt door middel van de profeten zijn volk aan voor al het 
kwaad, onrecht en geweld onder het volk. Dat is hoe het nor-
maal gesproken ging. Maar Habakuk draait het om. Hij klaagt 
God aan. Hij roept: “Hoe lang nog, Heer, moet ik om hulp roe-
pen en luistert U niet”. Hij zegt: “Ik zie slechts verwoesting en 
geweld, (…) het recht wordt verdraaid”. U heeft uw volk belof-
ten gedaan, maar ik zie het niet terug. Waarom?! (Hab. 1:1-4).

Het is een klacht waar ik me in kan vinden. Als ik lees over moderne 
slavernij, martelingen, onderdrukking, onrecht, over machthebbers 
die over lijken gaan. Als ik de wereld om mij heen bekijk en de ellen-
de zie die we veroorzaken, tegelijk met alle onverschilligheid. Dan 
komt in mij dezelfde klacht op. Hoe lang nog, Heer! Het klopt niet! 
Waar zijn uw beloften? God antwoordt op de klacht van Habakuk. 
Hij zegt dat de Babyloniërs zullen komen om het onrecht van het 
volk te straffen. Het is niet het antwoord dat Habakuk verwachtte, 
geen geruststellend antwoord. Gechoqueerd brengt hij daarom een 
tweede klacht bij God. De oplossing lijkt erger dan het kwaad!

Het kwaad heeft niet het laatste woord
Ook nu geeft God antwoord: “De rechtvaardige zal leven door zijn 
trouw” (Hab. 2:4). Degenen die ondanks alles vertrouwen op God 
zullen aan het langste eind trekken. Want God laat zien dat alles 
meewerkt aan zijn plan, ook al kun je het nog niet zien. Ook als de 
dingen totaal niet lijken te kloppen, dan nog heeft God het in zijn 
hand. Het kwaad heeft niet het laatste woord en het geweld zal niet 
winnen. God komt zijn beloften na. Hij maakt alles nieuw. 
Habakuk reageert met een prachtige psalm: “Al zou de vijgenboom 
niet bloeien, en er geen opbrengst aan de wijnstokken zijn, (…) 
nochtans zal ik juichen in de HERE, jubelen in de God van mijn heil” 
(Hab. 3:17-18 NBG’51). Dat woordje, nochtans, is een 
van de sterkste geloofswoorden die er zijn. Al lijkt 
alles tegen te zitten, al lijkt niets te kloppen, al zien 
we Gods beloften niet, nochtans…

Een woord waar ik troost uit kan putten
Nochtans. Het is een woord waar ik troost uit kan putten. Een woord 
dat enerzijds erkent dat het soms niet klopt maar tegelijkertijd daar 
niet in blijft steken. Het is een woord dat mij moed geeft om verder 
te gaan, vol vertrouwen op de God die redt.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba 
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.

Nochtans vertrouw 
ik op God



40

Vragen en uitdagingen 
Alles om ons heen beweegt. Wat betekent dat voor de kerk? Het 
Praktijkcentrum ondersteunt kerken bij vragen en uitdagingen. 
Daarbij brengen we in kaart wat er speelt in de kerken en luisteren 
we naar de vragen die uit de samenleving opkomen. Zo bouwen we 
aan actuele kennis, die we inzetten voor advisering, toerusting en 
begeleiding.

Vrijblijvend adviesgesprek
Wil een kerkenraad of werkgroep een avond pas op de plaats 
maken? Een gesprek hebben over roeping, visie en de toekomst van 
de gemeente? Een plan of project voorleggen aan een extern advi-
seur? Vraag dan een vrijblijvend adviesgesprek aan. Meer weten? 
Neem contact op met Annemarie Roth: info@praktijkcentrum.org.

Begeleiding m/v
Sinds de besluiten van de synode van de GKv over m/v en ambt wordt 
het Praktijkcentrum regelmatig benaderd om gemeenten te bege-
leiden. Wij stemmen deze begeleiding altijd af met deputaten m/v 
in de kerk. Dat betekent dat we kerken, als het gaat om een eerste 
gesprek, doorverwijzen naar deputaten. Gaat het om een langer tra-
ject, dan ondersteunen we graag. 
Het Praktijkcentrum neemt als 
procesbegeleider geen inhoude
lijk standpunt in over m/v en 
ambt. Neem voor meer informa-
tie contact op met Jannet de Jong: 
jdejong@praktijkcentrum.org.

Cursus Jeugdpastoraat 
Door de cursus Jeugdpastoraat willen we werkers binnen de kerken 
helpen om jongeren en de wereld van jongeren te leren kennen. 
Waarbij we ons uiteraard concentreren op de betekenis van pasto-
raat. Wat zijn ontwikkelingen waardoor jongeren bij Christus van-
daan kunnen groeien? Waardoor is het extra lastig voor ze om naar 
Hem te gaan? Leer niet alleen jezelf kennen met al je kwaliteiten, 
maar ontdek ook je grenzen. Meer informatie: Anko Oussoren, aous-
soren@praktijkcentrum.org.



4141

Kornelis 
Harmannij

Vanouds zijn we 
gewend dat een 

predikant de 
voorganger is

K E R K R E C H T

Voorganger als verbinder
Zodat liturgie de gemeente opbouwt

De term is al langer bekend, maar als kerkordelijk verschijn-
sel is hij tamelijk nieuw: de voorganger. Hij wordt geïntro-
duceerd in de generale regeling voor de kerkdiensten, die in 
2017 door de GKv-synode is vastgesteld. De CGK en de NGK 
kennen een dergelijke regeling niet, maar de omstandighe-
den en voorwaarden zijn vergelijkbaar.

Vanouds zijn we gewend dat een predikant de voorganger is. Dat 
hoefde nauwelijks geregeld te worden; dat sprak vanzelf. En inder-
daad was het ook nauwelijks geregeld. Kerkordes bepalen wel dat er 
kerkdiensten gehouden moeten worden, dat daarin gepreekt moet 
worden en dat doop en avondmaal moeten worden bediend. Maar 
wie dat dan moet doen, staat er meestal niet bij. Wel dat het de 
kerkenraad is die het initiatief neemt en de verantwoordelijkheid 
draagt.

Bedienaar
Dat niet-benoemen van de bedienaar had een reden. Je vond het 
ook al in de belijdenisgeschriften. Wanneer die spreken over de 
verkondiging van het evangelie en de bediening van de sacramen-
ten, gaat het steeds over Christus en zijn Geest enerzijds en de 
levende gelovigen anderzijds. De bedienaar is slechts bedienaar; 
als zodanig wordt hij een enkele keer terloops genoemd (NGB art. 
34, HC zondag 28). Want Woord en sacrament zijn er niet voor de 
bedienaar; de bedienaar is er ten dienste van dat Woord en van die 
sacramenten (NGB art. 30, vergelijk KO art. B9.1, AKS art. 11.1, KO-
CGK art. 16).
Het is dan ook alleen maar ter wille van de kwaliteit 
van die bediening dat deze dienst als regel wordt 
toevertrouwd aan goed opgeleide predikanten. Die 
niet uit zichzelf optreden maar ertoe geroepen zijn 
en die zich onder toezicht stellen van de kerkelijke 
vergaderingen. Maar naast predikanten kunnen er 
ook anderen zijn die voorgaan in een kerkdienst. 
Inmiddels zijn die anderen er in diverse soorten: 
theologische studenten die hun (preek)stage doen, afgestudeerde 
theologen en kerkelijk werkers met preekbevoegdheid en natuur-
lijk de preeklezer. Al deze personen vallen onder het verzamelbegrip 
‘voorganger’.

Orde in de liturgie
Zonder voorganger gaat het niet, zegt de nieuwe regeling (art. 1.1). 



42

Hoe waardevol kan 
het zijn wanneer  
ook anderen een 
bijdrage leveren

Dat is een keuze die niet door de Bijbel wordt opgelegd maar er wel 
goed bij past. Te denken valt aan 1 Korintiërs 14, waar Paulus com-
mentaar geeft op de soms wat chaotische toestanden daar: “Wan-
neer u samenkomt draagt iedereen wel iets bij”. Paulus brengt er 
enige ordening in. Hij beperkt vooral het aantal sprekers, zodat de 
ene bijdrage niet door de andere wordt verdrongen.

In de kerkelijke traditie heeft dat ertoe geleid dat er vaak maar één 
spreker overbleef: de predikant, en bij diens afwezigheid de preek-
lezer. Inmiddels weten we hoe waardevol het kan zijn wanneer ook 

anderen een bijdrage leveren, niet alleen als voor-
lezer maar ook met een getuigenis, een lied of een 
gebed. De genoemde regeling geeft daar expliciet 
ruimte voor: “De kerkenraad of de voorganger kan 
ook anderen een taak laten vervullen of een bij-
drage laten verzorgen, als dat de opbouw van de 
gemeente dient” (art. 1.5).
Maar dan blijft er nog die ene voorganger. Zijn taak 
is niet direct om de bijdrage van anderen te con-

troleren op schriftuurlijk gehalte; dat kan er wel bij horen maar is 
niet altijd mogelijk en zeker niet altijd noodzakelijk. Zijn taak ten 
opzichte van die anderen is eerder om ruimte voor hen te maken 
en hun bijdrage zo een goede plek te geven in de kerkdiensten. Hij 
voorkomt dat de ene bijdrage de andere verdringt. Hij verbindt 
juist het een met het ander, zodat het de gemeente inderdaad kan 
opbouwen. De voorganger als verbindende persoon.

Sprekend door de ene Geest
De voorganger is ondertussen meer dan een presentator. Zijn pri-
maire taak is “om de gemeente te groeten in de naam van de Heer, 
aan de gemeente het woord van God te bedienen, de gemeente voor 

Het bedienen 
van de doop is 
voorbehouden 
aan 
predikanten 

©
 H

ans en Lidy Fotografie



43

Een indrukwekkende 
taak, een voorrecht 
om te mogen doen

te gaan in de gebeden en de gemeente bij het heengaan te zegenen 
in de naam van de Heer” (art. 1.1). Hij vertolkt de kostbare woorden 
van onze God. Tegelijk is hij de tolk van de gemeente in haar gebed 
tot God. Zo legt hij verbinding tussen God in de hemel en Gods 
gemeente hier op aarde. Ja, dat is een indrukwek-
kende taak. Een voorrecht om te mogen doen.
Natuurlijk is de voorganger hierin niet onmisbaar, 
net zoals een kerkdienst niet onmisbaar is: iedere 
christen kan voor zichzelf de Bijbel lezen en tot God 
bidden. Maar zoals het een feest is om Gods grote 
daden samen te vieren als zijn gemeente, in de kerk-
dienst, zo is het ook een bijzondere ervaring om het 
evangelie ‘aangezegd’ te krijgen. En dan maar niet door een vriend 
of toevallige huisgenoot, maar door iemand die zich daartoe door 
de kerkenraad en de gemeente, en daarmee door God zelf geroepen 
weet. Het onderstreept het gezag van dit Woord.
Het past daarbij dat de voorganger ook voorgaat in de gebeden. Hij 
brengt het antwoord van de gemeente over aan zijn Opdrachtge-
ver. Zo verbeeldt de voorganger dat hier niet maar een losse groep 
bijeen is van mensen die bezig zijn om ieder op eigen manier hun 
religieuze gevoelens te uiten. Hier is een gemeenschap die zich één 
weet door de Geest van God en die daarom ook als met één mond 
kan spreken. Nogmaals: de voorganger als verbindende persoon.

Verschil in bevoegdheden
De bevoegdheden van een voorganger zijn niet altijd dezelfde. Wie 
geen preekbevoegdheid heeft, mag wel voorgaan, maar dan met 
de preek van iemand die wel preekbevoegd is (art. 1.3). Ook is het 
bedienen van de sacramenten en het verrichten van officiële kerke-
lijke handelingen voorbehouden aan predikanten (art. 1.4).
Regelmatig gaan er stemmen op om deze beperkingen los te laten. 
Zo is er binnen de NGK ruimte voor plaatselijke ker-
ken om ook andere personen uit de eigen gemeente 
te laten voorgaan, inclusief het houden van een 
zelfgeschreven preek. En binnen de GKv hebben 
deputaten kerkrecht opdracht om na te gaan of ook 
aan niet-predikanten de bevoegdheid kan worden 
verleend om bijvoorbeeld een huwelijk kerkelijk te 
bevestigen.

Het is goed dat hierover wordt nagedacht. Ik loop 
niet op de resultaten van die bezinning vooruit. Wel 
stel ik dat het niet erg is wanneer er een bepaald verschil overblijft 
in bevoegdheden. Het gaat immers niet om de (gelijke) rechten van 
de voorganger; het gaat om de rechten van het Woord, van de sacra-
menten en van de gemeente. De voorganger is daarin de dienaar, in 
dienst van de verbinding tussen God en zijn gemeente en tussen de 
gemeenteleden onderling. De bevoegdheden die hij ontvangt, moe-
ten daarop zijn aangepast.

Kornelis Harmannij is predikant in Best en deputaat kerkrecht.

De verbinding 
tussen God en zijn 

gemeente en tussen 
de gemeenteleden 

onderling 



Zuiver
Heer, U bent in zoveel zichtbaar
Voelbaar, merkbaar, maar wij zijn
Zo ontwend U te herkennen
Ongeïnteresseerd, onrein
Bezig met geschikte regels
Of soms juist met óns gevoel
U ontmoeten schuift naar achter
En zo missen wij uw doel

Wij vergaderen en plannen
Zoeken naar de goede toon
Kunnen niet aan ‘heilig’ wennen
Alles blijft maar heel gewoon
’t Is doorspekt met onvermogen
Alles wat wij voor U doen
Maar we willen U verhogen
En niet zelf weer op de troon

Help ons Heer, geef ons uw zegen
Maak ons door uw offer rein
Kom ons halverwege tegen
Laat uw huis vol glorie zijn
Heer, wees trots op ons als Vader
Laat ons stralen voor uw troon
In het licht van uw genade
Schoon en zuiver door uw Zoon

Anne Lies Mossel-de Kievit

©
 H

ans en Lidy Fotografie


