TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

God.en elkaar ontmoeten

e wordt de kerk aantrem'uoorjongeren?

llecteren via een app




Inhoud

INTRODUCTIE
EREDIENST VORMGEVEN
DIVERSITEIT

COLUMN

ZINTUIGEN
MUZIEKPROFIEL

VRAAG & ANTWOORD

JEUGDWERK

DIACONAAL STEUNPUNT

COLLECTE

BIJBELSTUDIE

PRAKTIJKCENTRUM

KERKRECHT

GEDICHT

Diensty

66e jaargang
nummer1,2018

Dienst biedt concrete
toerusting en ondersteuning
aan ambtsdragers en andere
werkers in de kerk, gericht
op de dagelijkse praktijk

van pastoraat, diaconaat,
gemeentelijk functioneren
en gemeenteopbouw.

Redactie

Kees van Dusseldorp, Schildwolde,
hoofdredacteur

Anko Oussoren, Hardinxveld-
Giessendam

Derk Jan Poel, Meppel

Peter Sinia, Ede

Jacqueline van der Ziel, Zwolle,
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie
kan via de website:
www.blad-dienst.nl.

Administratie

Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708

1100 DE Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnees en
adreswijzingen dienen
schriftelijk/ per e-mail aan de
administratie doorgegeven te
worden.

Betaling van abonnementsgeld te
voldoen na ontvangst

van acceptgiro of factuur.
Abonnementsprijs: € 7,30 per jaar.
IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

www.blad-dienst.nl

Uitgave van Buijten &
Schipperheijn Motief

© 2018 Buijten & Schipperheijn,
Amsterdam

Basisontwerp: Theresia Koelewijn
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401




INTRODUCTIE

Liturgie is geen onderwerp voor hobbyisten of specialisten.
Zij vormt het hart van de christelijke gemeenschap: alles
komt in de liturgie bij elkaar en vanuit de liturgie stroomt
iedereen weer uit. Zonder liturgie geen kerk. Vanuit alle prak-
tijken en taken in de gemeente is wel een lijn te trekken naar
de zondagse eredienst. Het werkt ook andersom: liturgie zet
in beweging om het kerk-zijn op allerlei manieren in praktijk
te brengen: diaconaal, pastoraal, missionair, door jeugdwerk,
enzovoort.

Grote betrokkenheid

Het zijn grote woorden die over de liturgie worden gesproken. Het
verklaart iets van de grote betrokkenheid van veel gemeenteleden
bij de kerkdiensten. Veel mensen leveren direct of indirect een bij-
drage aan de dienst: muzikanten, ambtsdragers, voorganger, kos-
ters, gastheren en gastvrouwen, kinderwerkers, chauffeurs van de
ophaaldienst, het beamteam en de mensen van de geluidstechniek,
enzovoort. Voor veel christenen is het regelmatig bijwonen van de
kerkdiensten het eerste kenmerk van hun kerklidmaatschap. In veel
gevallen vormt de dienst ook een dankbaar onderwerp voor het
koffiegesprek na afloop. Hopelijk wordt ook gesproken over wat er
geestelijk gebeurde. Waar ligt de verbinding tussen jouw dienst in
de gemeente en de kerkdienst? En hoe verloopt die andere bewe-
ging: vanuit de kerkdienst naar jouw werkveld? Ik daag je uit om
hierover na te denken en dit met anderen te delen. Het levert je vast
nieuwe stimulansen op.

Samen metalle heiligen

Juist bij een thema als liturgie wordt zichtbaar dat christenen heel
verschillend zijn. Verwachtingen, tradities en ervaringen liggen
soms ver uit elkaar. Dat kan ervoor zorgen dat we het gesprek niet
meer aangaan, of dat een echt gesprek niet lukt. Dat is echter een
gemiste kans. In plaats van ‘lastig’ kun je de verscheidenheid mis-
schien leren zien als ‘verrijkend’ Dan luister je welwillend naar
elkaarin het besef dat we ‘samen met alle heiligen’ meer leren ont-
dekken van Gods liefde. In dit nummer worden bouwstenen aan-
gereikt voor visie op liturgie. Maar belangrijker is dat er vormen
worden aangereikt voor het gesprek over liturgie. Met de gemeente,
binnen de kerkenraad en met de voorganger. Als dit gesprek op een
goede manier wordt gevoerd, komt het niet alleen de kwaliteit van
de liturgie ten goede, maar ook de kwaliteit van het werk in de kerk
en uiteindelijk van de gemeente. Laat de liturgie als hart van het
kerk-zijn een levend hart blijven, waar alles in- en uitstroomt.



EREDIENST VORMGEVEN

Hoe geef je een liturgisch complexe eredienst vorm? Parti-
cipatie van gemeenteleden is daarbij belangrijk: liturgie is
geen onemanshow. Tegelijk: hoe doe je dat dan? Je wilt niet
alleen incidenteel wat mensen links en rechts tevredenstel-
len, maar als vormgevers van een eredienst zinvol de lead
nemen. En in de veelheid aan meningen en wensen verant-
woord een eigen positie innemen.

Laten we beginnen met een voorbeeld. Samen met de belijdenisca-
techisanten wordt een mooie belijdenisdienst vormgegeven. Het is
een groep van zes catechisanten: drie jongens, drie meiden (onge-
veer 18 jaar) met uiteenlopende achtergronden. Tegelijk zullen in
die dienst nog twee anderen belijdenis doen. Irene, een vrouw van
23 jaar die van ‘buiten de kerk’ komt en een relatie heeft met een
van de gemeenteleden. En Mousa, een alleenstaande man met een
Iraakse achtergrond die als viuchteling naar Nederland is gekomen
en hier tot geloof is gekomen.

De gemeente is een middelgrote plattelandsgemeente (400 leden)
met alle liturgische smaken en varianten die je maar kunt beden-
ken: evangelical-minded, hoog-liturgisch en mensen die niet zoveel
ophebben met allerlei vernieuwingen. Bij het samenstellen van
de liturgie wil je betrekken: degenen die belijdenis gaan doen, de
muzikanten, de voorlezers, de liturgiecommissie en nooit vergeten:
het beamteam. Je wilt bewust rekening houden met kerkgangers
(vrienden van, familie van, mede-vluchtelingen van Mousa, enzo-
voort) en met de eigen gemeente.

Meer dan een lappendeken
Hoe zorgje erals liturg, als team van liturgen, nu voor dat zo’n kerk-
dienst geen verzameling ‘u-vraagt-wij-draaien-liederen’ wordt?
Hoe zorg je ervoor dat het rekening houden met verschillende
niveaus en stijlen méér wordt dan een lappende-
""""""""""""""""""""" ken van op zichzelf mooie elementen? Hoe creéer je
ruimte voor zinvolle belijdenisrituelen?

Bovendien: hoe zorg je ervoor dat de voorbereiding
van zo’n dienst voor de betrokkenen (belijdenisca-
techisanten, musici, commissies, enz.) een zinvolle
en waardevolle ervaring is? Hoe ga je om met ver-
schillen van inzicht, hoe sluit je verantwoorde compromissen, hoe
zorg je ervoor dat zo’n kerkdienst een behapbare lengte houdt?



Samen met

de mensen die
belijdenis doen,
wordt gewerkt
aan een mooie
belijdenis-
dienst

En ten slotte: wat zou je kunnen helpen om het voorbereiden van
zulke diensten in een groter kader te plaatsen? Kun je algemenere
en grotere liturgieverhalen vinden waarbinnen ook het vormgeven
van zo'n ‘speciale’ kerkdienst wat gemakkelijker wordt? Dat je niet
voor elke ‘speciale’ dienst het wiel hoeft uit te vinden?

Gevoelig en ingewikkeld

Dit voorbeeld illustreert hoe gevoelig, hoe ingewikkeld zulke dien-
sten kunnen zijn. Allereerst zijn er de directbetrokken gemeente-
leden met hun eigen taak, ambt of functie. Belangrijk is echter ook
om te benadrukken dat er daarnaast natuurlijk een groot aantal
minder betrokken mensen in de dienst zal zijn. In een kerkdienst
zitten nu eenmaal vogels van verschillende pluima-

ge. Minder betrokken in de zin van: niet concreetin =~ rrrrereeeeeeeeseeeees :

de voorbereiding betrokken — dat is logisch. Maar
ook een aantal bezoekers die sowieso wellicht min-
der intensief en betrokken in de kerkdienst zitten.
Betrokken en minder-betrokken mensen, met alle-
maal eigen wensen, ideeén en verlangens.

Graag wil ik vanuit een wat breder kader, een soort
helicopterview, wat algemenere opmerkingen

plaatsen. Dat kan helpen op twee punten: beter

begrijpen en zinvol handelen. Om wat er gebeurt rond en in kerk-
diensten beter te begrijpen en hoe we daarin tot zinvol handelen
kunnen komen.

siadny weliy @



Echtheid

Een van de meest invloedrijke trends die onze cultuur bepalen, is
het verlangen naar authenticiteit. Echtheid, het moet uit het hart
komen, iets overtuigt alsiemand het helemaal tot in z’'n tenen voelt
en zelf ook voorleeft, belichaamt. Het is een thema
dat door grote denkers over onze tijd wordt aange-
merkt als toonaangevend. Het is ook een relatief
nieuwe trend, want we hebben het over een periode
van de laatste vijftig jaar.

Een tweede trend is die van de belevingscultuur.

Die echtheid moet me raken, het moet uit het hart

komen, maar het moet ook mijn hart raken. Een
voorganger die zeer overtuigd en krachtig spreekt over de verzoe-
ning door het bloed van Christus, maar daarbij blijft steken in con-
cepten en dogmatiek — die raakt mij toch niet.

Deze twee trends zijn breed herkenbaar in de cultuur. Maar ze
raken elkaar in de liturgie. Een kerkdienst bezoek je niet om een
abstract betoog aan te horen. En je geloof wordt niet versterkt als
je de indruk hebt dat het allemaal maar schijn-heiligheid is wat je
om je heen ziet.

Beleving van kerkgangers

Onderzoek naar de concrete beleving van kerkgangers helpt je om
beter te begrijpen wat er gebeurt. Het is een stap die ons niet altijd
goed uitkomt. Ik neem lang niet altijd de tijd om werkelijk te begrij-
pen, omdat ik allang meen te weten wat er gebeurt. En (misschien
nog wel belangrijker) ik heb allang een visie en een drive. Ik weet
allang wat er eigenlijk moet gebeuren.

Neem die belijdenisdienst, zomer 2016, ergens in
een tuin in Zwolle; het Nederlands Dagblad schreef
erover. De voorganger zei toen: “We leven in het tijd-
perk van authenticiteit. Het individu staat steeds
meer voorop. Hij zoekt wat bij hem past. Ik denk dat
wij als kerken niet aan deze culturele verandering
kunnen voorbijgaan.” Dat laatste deel ik volkomen.
Het is echter een vraag hoe we dat dan moeten
doen. Moeten we de vormen aanpassen of moeten
onzevormen juist verzet bieden tegen al te grote nadruk op authen-
ticiteit? Of moeten we beide doen, maar in welke balans dan?

Ik denk aan de mate waarin kerkgangers hun eigen ervaring kwijt
kunnen in een kerkdienst.

Bijvoorbeeld: in hoeverre beleven kerkgangers in de liturgie ruimte
voor hun eigen lijden en gebrokenheid? Uit onderzoek blijkt dat
kerkgangers in allerlei tradities de liturgie belangrijk vinden om
hun eigen lijden te kunnen plaatsen. Daarbij speelt de beleving van
gemeenschap een grote rol. Het heilig avondmaal is het belangrijk-



|

Het heilig
avondmaal

is het
belangrijkste
onderdeel van
de liturgie

om je eigen
lijlden aan te
koppelen

s1adny welny @

ste onderdeel van de liturgie, volgens de geinterviewden, om hun
eigen lijden aan te koppelen. De viering als geheel is voor velen
expliciet benoemd als veilige plaats. Bovendien ervaren kerkgan-
gers de rol van de voorganger als zeer belangrijk. Hoe zij de mensen
aanspreken en behandelen en hoe zij met situaties omgaan, heeft
grote invloed — ook in de liturgie.

Verschillenoverbruggen s
Tegelijk blijkt uit ander onderzoek hoe belangrijk

zeer eenvoudige en sentimentele poézie of zoe-

tige liederen kunnen zijn voor de geloofsbeleving.

Vaak kijken we daar wat op neer, terwijl ze wel een

belangrijk effect hebben op het geloofsleven. En

ook blijken allerlei smaakverschillen en min of meer
ondergeschikte leerverschillen door gezamenlijke

beleving van de liturgie makkelijker te overbruggen. Liturgie doet
iets en wij proberen steeds beter te begrijpen wat dan eigenlijk.

Uit een ander onderzoek, onder deelnemers aan vieringen in een
klooster, blijkt dat actieve participatie echt heel belangrijk gevon-
den wordt. Zij kwamen er niet om te kijken, maar om mee te doen.
Terwijl in een doorsnee zondagse kerkdienst ook mensen kunnen



zitten die juist even wat stilte willen en dus niet zo enorm willen
meedoen.

Zulke voorbeelden maken duidelijk dat het van belang is werkelijk
beter te begrijpen wat er nu bij mensen gebeurt in een kerkdienst.
Liturgieiseen gebeuren, een ruimte die ontstaat op het momentdat
zij gevierd wordt. Als we begrijpen wat er gebeurt en kan gebeuren,
scherpt ons dat als betrokken mee-werkers aan liturgie enorm op.
De authentieke belevingscultuur laat zien hoe divers en complex
verwachtingspatronen kunnen zijn. Maar kennelijk ook dat wij daar
werkelijk iets mee moeten. Maar wat is dan zinvol handelen?

Hoge eisen

Vanuit beleving en authenticiteit worden dus hoge eisen gesteld.
Mensen verwachten van alles van de kerkdienst. Je zou dit als
‘verlangens’ kunnen typeren. Verlangens die soms worden geuit
met gebruik van bepaalde redeneringen en met een stelligheid en
kracht die wel vragen oproepen. Verlangens zijn niet per definitie
heilig en er zal voor leerlingen van Jezus dus een heiliging van die
verlangens nodig zijn.

De liturgie zelf is een middel om onze verlangens te heiligen. Er
zijn verschillende liturgiestijlen. En elk van die stijlen geeft op een
eigen manier vorm aan deze verlangens. De een zet het horen
centraal, een ander daarnaast ook het zien of het
doen. De een uitbundig, de ander ingetogen. Daar-
achter gaan (sub)culturen en overtuigingen schuil.
In toenemende mate wordt over en weer over de
muren gekeken en ontstaan dwarsverbindingen en
mengvormen. Vaak ontstaan die juist doordat men
de wellicht oorspronkelijke vormen niet meer toe-
reikend acht. Niet alleen ontoereikend omdat ze
de kerkgangers onvoldoende ‘bedienen’, maar ook
omdat ze de aanwezige verlangens niet geheiligd een plaats kun-
nen geven. Verlangens naar stilte en erkenning van lijden of verlan-
gens naar aanbidding en expressie. In al dat zoeken betekent zin-
vol liturgisch handelen: erkenning van de verlangens en heiliging
ervan. Hoe?

Het grote kader

Welnu, wanneer we op zondag bij elkaar zijn als gemeente, komt
God zelf naar ons toe. Juist ook om onze levens weer in het grote
kader van Gods koninkrijk te plaatsen. Al doende, al biddend, zin-
gend, lopend naar de tafel, luisterend; al doende werkt Gods Geest
ook aan heiliging van onze verlangens.

Zinvol handelen in de liturgie, wat is dat? Zinvol lijkt het mij alleen
te zijn als vormgevers van de liturgie (voorlezers, voorgangers,
voorbidders, musici) zorgvuldig en bewust een ruimte creéren. Een
ruimte van Gods sjalom. Sjalom is een woord dat ik meegenomen



Na de open-
bare geloofs-
belijdenis
kan het heilig
avondmaal
gevierd
worden

heb uit het recente boek over het denken van Nicholas Wolterstorff,
Denken om shalom. Deze inmiddels 85-jarige christenfilosoof heeft
zich ook met liturgie beziggehouden.

Sjalom is een ruimte waar God met mensen samenleeft. In har-
monie, gezamenlijk, maar vooral: een ruimte waar onrecht wordt
geweerd. Een ruimte waarin het lijden en het genieten plaatsvin-
den. Een ruimte waarin de realiteit van vandaag wordt opgenomen,
maar ook veranderd. Léon van Ommen sprak in dit verband van
‘transformatie’ Vanuit onze ervaringswerkelijkheid treden we in de
liturgie een andere ruimte binnen. “In de liturgie raken we aan de
primaire realiteit, ‘de goedheid van deze wereld’, of beter nog, Gods
rijk van shalom.”

God recht doen

Sjalom is karakteristiek voor die ruimte waar véér

alles nadrukkelijk aan God recht gedaan wordt —

aan wie en hoe Hij is. En recht gedaan wordt aan al

die verlangens. Dan wordt liturgie zelf het handelen

van de gemeente waarin elk haar of zijn verlangens

meebrengt, offert, uit, laat opnemen in Gods werke-

lijkheid. En dat doet iets met ons. Ik word ontdekt aan mijn eigen
schijnheiligheid. Of aan mijn ‘dikke ik’ In mij wordt de strijd met
mijn oude mens aangewakkerd — waarin ik vervolgens ga mees-
trijden of waartegen ik mij verzet. In mij wordt het verlangen naar
Gods sjalom opgeroepen en ga ik op zoek naar concrete vormen om
die gestalte te geven. Of ik handel zo dat ik die sjalom op het spel
zet—dat kan ook.

ssadny weliy @



10

Maar steeds opnieuw — week in, week uit — is de liturgie de ruimte
waarin wij deze gerichtheid bewust vormgeven: dat Gods sjalom de
toon zet voor de hele gemeenschap. Voorgangers, voorlezers, voor-
bidders en musici geven vorm aan die sjalomruimte. Wij nodigen uit
tot die sjalom, wij delen ervan uit in woorden en klanken, in brood
en wijn. Zinvol handelen in de liturgie is gericht op het creéren van
een ruimte waarin alle kerkgangers God ontmoeten en vanuit die
Godsontmoeting ook elkaar in de ogen zien en met elkaar leren
samenleven.

Dit artikel is een bewerking van de lezing van Hans Schaeffer (Theolo-
gische Universiteit Kampen/ Praktijkcentrum) op de Werkdag Liturgie.

Een dag zoeken, werken, oefenen en samenwerken rond liturgie,
onder de invalshoek: Spot on! Licht op liturgie. Dat was de Werk-
dag Liturgie op 25 november 2017 in Amersfoort. Een initiatief
van het Steunpunt Liturgie en het Praktijkcentrum, in samen-
werking met AKZ+/Weet wat je gelooft en PEP. Ook de artikelen
over diversiteit, zintuiglijkheid en muziekprofiel in dit nummer
zijn het resultaat van deze werkdag.

* Jaco Weij, Geknipt voor de liturgie (Buijten & Schipperheijn,
2014).

e Léon van Ommen, Ruimte voor gebrokenheid. Plaats voor lij-
den in de eredienst (Kok, 2016).

* Marleen Hengelaar-Rookmaker, ‘Het hart van de eredienst.
Liturgie en lied in een belevingscultuur’ in Alles wat je hart
begeert. Christelijke oriéntatie in een op beleving gerichte cul-
tuur (Buijten & Schipperheijn, 2007), 216-239.

e Bart Cusveller en Rob Nijhoff over liturgie in Denken om sha-
lom. De praktische filosofie van Nicholas Wolterstorff (Buijten
& Schipperheijn, 2017).



DIVERSITEIT

Liturgie... bron van vreugde of bron van conflict? Veel frustra-
ties en meningsverschillenin de kerk hebben te maken metde
invullingvan de kerkdiensten. Orgel of drumstel, stilte of luis-
termuziek, diepgravende of laagdrempelige preken, staand
of zittend avondmaal; we kunnen het er maar niet over eens
worden. Maar moet dat dan? In dit artikel willen we iedereen
die een rol heeft in de kerkdienst op weg helpen rond deze
vragen.

In de kerkdienst komen drie ‘spelers’ samen: (1) God als Heer van de
kerk, (2) het totaal van de gemeente en (3) het individu. En daartus-
sen zie je interactie die in balans moet zijn. God geeft (zijn genade,
zijn Woord, zijn zegen) en de gelovigen ontvangen. Tegelijk hebben
de mensen God iets te geven: hun aanbidding, hun schuldbelijde-
nis, hun liefde, hun leven. Hier is God aan het ontvangen. Ook tus-
sen de gemeente en het individu gebeurt iets: in de kerk mag ik de
warmte en liefde van de gemeenschap ontvangen, ik ontvang de
talenten van een ander, zijn wijsheid of gebed voor mij. En ik heb de
gemeente iets te bieden: ik geef mijn aanwezigheid, mijn naasten-
liefde, mijn gaven en mijn gebed.

God

/ N\

L ¥ Gemeente

In evenwicht

Wanneer een van deze componenten te veel gewicht krijgt, raakt
de driehoek uit balans. Een uitspraak als ‘ik heb er niks aan gehad’
laat een eenzijdige nadruk zien op het individu en het ontvangen.
Terwijl ‘je gaat toch niet voor jezelf naar de kerk’ alleen oog heeft
voor het geven. Ruimte voor de individuele geloofsbeleving en het

11



12

belang van de gemeente moeten juist met elkaar in evenwicht zijn.
En ontvangen en geven hebben een gelijkwaardige plek nodig. Vie-
ren bestaat uit twee bewegingen: geven, dat is uiting geven aan je
geloof, en ontvangen, dat is vormend voor je geloof.

Soms zing je een lied en voel je er niks bij. De woorden raken je niet
of de muziekstijl past niet bij je. Met dit lied kun jij geen uiting geven
aan je geloof. Maar dat betekent niet dat het jou niet kan vormen.

Juist als je een tikkeltje down in de kerk zit, kan een

~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ vrolijk loflied je helpen om over de omstandigheden

heen te kijken en God te prijzen ondanks alles. Of als
je gevoel verlangt naar ‘happy-clappy’ kan een ern-
stig lied je aanmoedigen om onder ogen te zien wat
jij liever wegdrukt.

In een kerkdienst ben je dus als individu, maar ook als gemeen-
te. Dat vereist dat je het over bepaalde vormen toch op de een of
andere manier eens wordt. Dat je in ieder geval een zinvol gesprek
met elkaar kunt voeren over de verschillende overtuigingen. In zo’n
gesprek moet het niet gelijk over goed en fout gaan, maar ontdek
je eerst wat een ander ten diepste drijft. Verschillen in de kerk zijn
niet toevallig. Zo lees je in het Nieuwe Testament veel over de ver-
schillende lichaamsdelen en hun verschillende gaven als gaven van
Gods Geest (1 Kor. 12, Rom. 12, Ef. 4). En in Efeze 3 omschrijft Paulus
het doel van samen gemeente-zijn als volgt: “.. met alle heiligen de
lengte en de breedte, de hoogte en de diepte kunnen begrijpen, ja
de liefde van Christus kennen die alle kennis te boven gaat, opdatu
zult volstromen met Gods volkomenheid”. Je hebt elkaar dus nodig,
juistomdat iedereen verschillend is.

Liefdestalen

Samen liefde ontdekken en vieren. Daar draait het kennelijk om.
Als je liefde wilt delen, samen je liefde wilt uiten en opnieuw laten
oplaaien, dan is het nodig dat je elkaars liefdestaal leert kennen.
Gary Chapman schreef een beroemd geworden boek over de vijf
talen van de liefde. Je kunt op internet een test doen om uit te vin-
den wat jouw liefdestaal is. Inzicht daarin helpt om te begrijpen
wat een ander, bijvoorbeeld je partner, eigenlijk tegen je zegt met
zijn of haar woorden en daden. Misschien herken jij het feit dat
iemand een avond voor je vrijmaakt niet als uiting van liefde. Mis-
schien hecht je zelf helemaal niet aan het krijgen van cadeautjes,
maar doet je partner dat wel. Elkaars taal niet spreken leidt tot pijn-
lijk onbegrip.

In de discussies rondom kerkdiensten is het niet anders. We zijn
allemaal gegrepen door eenzelfde liefde voor Christus en zijn
gemeente. Maar we geven op verschillende manieren uiting aan
die liefde. En die liefde moet ook op verschillende manieren gevoed
worden. Zorg dus dat je het in gesprekken over de kerkdienst altijd
over die onderliggende liefde hebt en niet alleen over de (goede of
foute) vormen. Want een belangrijk doel van samen gemeente-zijn
is dat we woorden leren geven aan die liefde, naar elkaar luisteren



Met elkaar in
gesprek over
liturgische
liefdestalen
(Project Vieren
met vreugde)
in GKv Nijkerk-
West

en zo meervan die liefde ontdekken. Als je alleen je eigen liefdestaal
spreekt, ben je op den duur uitgesproken over de liefde van Chris-
tus. Maar samen met alle heiligen blijf je ontdekken.

Bouwstenen

Is er dan niets meer goed of fout in de liturgie? Waarop moet je
je keuzes dan baseren? Kunnen we het niet gewoon blijven doen
zoals we het altijd gedaan hebben? Dat laatste wordt lastig, want
we hebben het misschien een tijdje op ongeveer dezelfde manier
gedaan, maar als je verder teruggaat stuit je op enorme verschillen
in de manier van vieren.

Al in de tijd van Enos begon men samen de naam
van de Heer aan te roepen (Gen. 4:26). Men bouw-
de altaren en offerde (bijvoorbeeld Gen. 8:20), de
tabernakel kwam met een eigen liturgie (Ex. 26-30)
en daarna de tempel waarin alles weer anders ging
(1 Kon. 8). Jezus deed mee aan de vieringen in de
synagoge (Luc. 4:16-22) en de vieringen waarover
Paulus schrijft in zijn brief aan de Korintiérs zijn weer heel anders
(1 Kor. 14). Ook in de kerkgeschiedenis, van vroege kerk tot mid-
deleeuwen en reformatie, zie je heel diverse vormen voor de ere-
dienst.

Noch in de Bijbel, noch in de traditie kunnen we een blauwdruk
vinden voor de liturgie. Maar we ontdekken er wel bouwstenen die
door de eeuwen heen van waarde zijn gebleken. In de Bijbel zie je
een aantal onderdelen die steeds weer terugkomen in de verschil-
lende vormen van vieren: zingen/prijzen, onderwijs/profetie, gebed,
dienen, offers/verzoening en een maaltijd. Deze bouwstenen zijn
van wezenlijk belang voor de kerkdienst anno nu. Ze leren ons om
gevarieerd te vieren en bieden evenwicht in de driehoek tussen
God, gemeente en individu.

punos J1ydeln/ewsiiuan ually @

13



Traditie enrituelen

Van de tijd van de vroege kerk weten we niet veel over de invulling

van de diensten. Wel kennen we nog gebeden, liederen en belijde-

nissen uit die tijd. Het Kyrie, Sanctus, Gloria, Agnus Dei en Credo.

Deze gebeden kenmerken zich door hun focus op God alleen en

beschermen ons tegen een eenzijdige nadruk op
.................................... beleving en gevoel.
In de periode na de vroege kerk krijgen traditie en
rituelen een belangrijke plaats. Beide aspecten
leren ons de waarde van het mysterie. God is zoveel
groter dan ons verstand en ons gevoel. Tradities
laten je beseffen dat je deel uitmaakt van een groter
geheel datjij niet kunt vatten. En rituelen die je zin-
tuigen prikkelen, helpen om het mysterie van het evangelie te laten
staan en te proeven.

In de tijd van de reformatie is er veel veranderd in de manier van

vieren. Waar de gemeenteleden eerder slechts als toeschouwer

aanwezig waren en alleen door bemiddeling van de kerk met God in
contact konden komen, staat nu de genade centraal. Deze kern van
genade kwam tot uiting in de tweeslag Woord — Antwoord.

* Woord: Gods genade komt naar de mensen toe. Dus geen Latijn
en ingewikkelde redeneringen, maar de Bijbel in de eigen taal en
begrijpelijke preken. In het beeld van de driehoek kun je dit het
geven van God en het ontvangen van mensen noemen.

* Antwoord: Mensen zijn geen toeschouwer maar ontvanger van
Gods genade. Ze gaan zelf weer zingen (daarvoor waren een-
voudige melodieén en liederen in de eigen taal nodig) en zijn
verder ook actief betrokken bij de dienst door luisteren, bidden
en belijden. Hier zijn het de mensen die geven en is het God die
ontvangt.

Het is wel goed om te beseffen dat er ook tussen de reformatoren

verschillende opvattingen over de kerkdienst bestonden (Luther

bleef dicht bij de roomse mis, Zwingli wilde een sobere Woord-
dienst en Calvijn hanteerde meer variatie en meer inbreng van de
gemeente). Het patroon van Woord — Antwoord zie je in veel onder-
delen van de huidige liturgie, bijvoorbeeld in Votum (antwoord) en

Groet (Woord), schuldbelijdenis (antwoord) en genadeverkondiging

(Woord), preek (Woord) en lied (antwoord). Deze bouwstenen uit

Bijbel en geschiedenis helpen liturgen bij het vormgeven van dien-

sten waarin verschillende mensen met al hun verschillende liefde-

stalen samenkomen.

Pastorale kant
................................... We hebben gezien dat het weinig zinvol is om
gesprekken over verschillen in de kerkdienst te voe-
ren op een goed/fout-niveau. Tegelijk hebben we
gezien dat er wel degelijk belangrijke bouwstenen
zijn om rekening mee te houden. De bedoeling is
niet dat eenieder alleen zijn eigen lied zingt, maar
dat ieders eigen stem deel wordt van het koor dat
samen God prijsten daardoor van Hem en zijn werk onder de indruk
komt. Hoe zorg je er nu voor dat dat ideaal dichterbij komt?



Vanuit verschillende kerkelijke achtergronden is in de afgelopen
decennia aandacht gevraagd voor de pastorale kant van de liturgie.
Aan de ene kant waren er kerken waarin de liturgie werd ervaren
als een dwingend keurslijf, als eenheidsworst. Aan de andere kant
waren er ook kerken waarin juist liturgische chaos

ontstond, zogenaamde worship wars. Vanuit beide e

problemen, die op het eerste gezicht heel verschil-

lend lijken, is door theologen in de richting van één

oplossing gewezen: mensen die een leidende rol

hebben in de liturgie moeten zichzelf in de eerste

plaats als pastor zien. Het gaat daarbij zeker niet

alleen om dominees, maar ook om muzikanten,

technische ondersteuners, kinderwerkers en noem maar op. Zij zijn
nietin de eerste plaats verantwoordelijk voor de uitvoering van ‘hun
stukje van de dienst, maar ze hebben een verantwoordelijkheid in
het leiden van de gemeente als herder (pastor).

Dat betekent volgens ons twee dingen:

1. Een pastoris een verbinder. Hij (of zij) zorgt ervoor dat iedereen
betrokken blijft. Hij kent de gemeente en bedenkt niet alleen:
wie kan ik vragen voor het pianospelen komende zondag, maar
ook: wie heeft het nodig om erbij betrokken te worden? Wie kan
een ander ondersteunen? Welke ongedachte, creatieve verbin-
ding kan ik leggen? Hij werkt aan goede, duidelijke communi-
catie, let erop dat de diversiteit van de gemeente aan bod komt
in de diensten (omdat daarin iets blijkt van Gods veelkleurige
gaven). Hij maakt ruimte, geeft een compliment waar nodig en
stimuleert tot ontwikkelen. Hij heeft oog voor mensen. Boven-
dien heeft hij steeds aandacht voor de verbinding met God: het
werken aan de kerkdienst is een zaak van gebed.

2. Tegelijk heeft een pastor ook iets van een regisseur. Ook de
regisseur kan niet zonder verbinding, maar behalve voor men-
sen heeft hij ook oog voor de bouwstenen uit de Bijbel en de
geschiedenis. Hij zorgt voor een ‘verhaal’ in de dienst, hij let op
de overgangen. Hij bereidt de dienst zorgvuldig voor, omdat het
niet zomaar iets is wat daar gebeurt. Waar nodig wint hij advies
in of maakt studie van een onderwerp. Hij heeft de leiding en
zorgt er zo voor dat mensen richting ervaren in de dienst en er
geen chaos ontstaat.

Met zulke pastors, die in verbinding staan met God en de gemeente
en hun werk serieus nemen, kan diversiteit kerkdiensten verrijken.
Er klinken dan veel verschillende stemmen en (liefdes)talen, maar
het geheel klinkt niet vals omdat de harmonie van de liefde van
Christus erin doorklinkt.

Koos Tamminga is aio Praktische Theologie aan de Theologische Uni-
versiteit in Kampen en doet onderzoek naar de inclusie van mensen
met een beperking in de kerk. Ingrid Plantinga werkt voor het Prak-
tijkcentrum en is coordinator van het gemeenteproject ‘Vieren met
vreugde — Op zoek naar een doordachte liturgie die past bij de veel-
kleurigheid van de gemeente’

15



16

COLUMN

Eind vorig jaar vierden we avondmaal in een tehuis waar
gehandicapten en kwetsbare ouderen wonen. Precies op het
heiligste moment, toen ik net de instellingswoorden had uit-
gesproken en het brood uitdeelde, riep een mevrouw in een
rolstoel: “Uhm sorry, ik moet heel nodig naar het toilet”. Snel
ging ik een verpleegster zoeken om haar te helpen. Daarna
vervolgden we de viering.

Menselijkheid

In het midden van een heilig ritueel vroeg de menselijkheid in een
van haar meest broze vormen aandacht. In eerste instantie leek dat
heel ongepast, maar hoe meer ik erover nadacht, hoe mooier ik het
begon te vinden. Het gewone dagelijks leven werd die ochtend deel
van een niet-alledaagse liturgie.

De liturgie van menige eredienst bestaat uit gewijde, bijzondere
elementen waar we een ingetogen en eerbiedige houding verwach-
ten. Maar de gebeurtenis in het tehuis deed me beseffen dat we
daardoor misschien wel de kern van het evangelie missen. God de
Zoon kwam naar deze aarde om deel te worden van onze mense-
lijke realiteit. Zijn geboorte in de stal, met de geur van dierenstront
en geblaat van schapen, werd een heilig moment. Behalve de ver-
schijning van een engelenkoor aan herders ging het dagelijks leven
gewoon door. Heiligheid is door de komst van Christus niet slechts
meer het gewijde en het bijzondere, want de Heilige zelf is deel
geworden van ons mens-zijn.

Aardse zaken

Als Jezus het avondmaal instelt, doet Hij dat met aardse zaken als
brood en wijn. Jezus’ lichaam en bloed zijn heilig, maar slechts
doordat ze voor ons gebroken zijn; het bloed droop van het kruis en
zijn lichaam werd uiteengerukt. Dat was de rauwe en afschuwelijke
menselijke werkelijkheid.

Hoe hard wij ook proberen om de geboorte van Jezus en zijn sterven
heilig te maken, de realiteit van onze menselijkheid breekt gelukkig
vaak genoeg door. En juist die momenten doen mij beseffen wat de
komst van God de Zoon daadwerkelijk betekent. Zo kunnen een vol-
le blaas, een boer die je niet kon inhouden, een mobieltje dat onder
het gebed afgaat, heilige momenten worden. Onderbrekingen in de
liturgie kunnen ons wijzen op de grootste en tegelijkertijd de beste
onderbreking van de geschiedenis.

Dr. Almatine Leene is predikant in de NG-kerk in Stellenbosch-Wes
(Zuid-Afrika) en docent dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.



ZINTUIGEN

17

Het lastige van het onderwerp ‘rituelen en symbolen in de kerk-
dienst’ is dat je het moet doen. Pas dan kom je op het spoor van
waar het eigenlijk over gaat. Maar ja, dan zou deze pagina wit
blijven. Dus doen we toch maar een poging om in woorden aan
te geven waar het om gaat. We doen dat zo, datjij als lezer regel-
matig zelf aan de slag moet.

Een kleine
opdrachtom in
het onderwerp
te komen. Je
ziet drie kerk-
interieurs. Gain
gedachten elk
van die kerken
binnen. Wat doet
de ruimte met
je; de architec-
tuur, deinrich-
ting, de hoogte,
enzovoort? Stel
jevoordatjeer
alleen bent, maar
vervolgens ook
dat het er vol met
mensen is. Maakt
| I dat uit? Vraag
AL L[ [T T je vervolgens af:
el gt = wat zorgt voor
! jouw beleving,
jouw gedachten
bij deze ruimte?
Probeer deze
opdracht te
doen zonder een
waardeoordeel
te geven. Neem
waar hoe het op
jouinwerkten
wat daarbij een
rol speelt.




18

Zintuigen p—
De vijf zintuigen zijn: zien, r’f’ 1_\\'-
horen, ruiken, voelen en @ K/, ;)
proeven. Welke zintuigen it
komen in de kerkdienst

aan bod en hoe? Denk

eerst even over deze vraag
na voor je doorleest. [...]

Het leuke was dat op de Werkdag Liturgie sommige zintuigen totaal
niet werden genoemd. Op het eerste gezicht begrijpelijk dat ‘horen’
vanzelfsprekend is en ‘zien’ ook. Maar ‘ruiken’? Ja, zweetlucht of
parfum, desnoods de geur van pepermunt, maar dat is niet speci-
fiek voor een kerkdienst. Voelen? Proeven? Daar moest hard over
worden nagedacht.

We laten ‘horen’ en ‘zien’ vanwege hun vanzelfsprekendheid nu
eerst even achterwege. Heb je weleens een dienst meegemaakt
waarin gedoopt werd? Heb je weleens avondmaal gevierd? Heb je
weleens een avondmaalsdienst meegemaakt waar iedereen elkaar,
vlak voordat brood en wijn worden uitgedeeld, de vredegroet
geeft? Heb je weleens een dienst meegemaakt waar wierook werd
gebruikt? Doop = voelen (voor de dopeling). Avondmaal = proeven.
Vredegroet = voelen (namelijk de handdruk). Wierook = geur.

Bij deze oppervlakkige kennismaking wordt duidelijk dat zintuig-
lijkheid in de liturgie er, kerkbreed gezien, zeker is. Tegelijk wordt
ook duidelijk dat zintuiglijkheid in de gereformeerde traditie niet
ruim bedeeld is. ‘Horen’ heeft de overhand met ‘zien’ als goede
tweede. In beide gevallen gaat het vooral om het
horen en zien van een prediker. Andere aspecten
van beide springen veel minder in het oog of ze
staan al snel in dienst van het gesproken woord
(een afbeelding om iets te verduidelijken). ‘Voe-
len’ en ‘proeven’ komen incidenteel voor (tenzij
je bijvoorbeeld wekelijks avondmaal zou vieren).
‘Ruiken’ valt in feite buiten de boot, want wierook
wordt niet gebruikt. Desondanks is het goed om eens dieper over
die zintuigen na te denken. Hoe werken ze bijvoorbeeld in andere
situaties en wat doen ze met een mens, welke rol spelen ze in een
samenleving?

Symbool

Een symbool is een gewoon ‘ding’ dat in een bepaalde context als
teken werkt. Het verwijst ergens naar, maar niet rechtstreeks en
ook niet letterlijk. Een symbool is iets anders dan een wegwijzer
of een pictogram. Het verbindt de zichtbare werkelijkheid met de
onzichtbare en diepere werkelijkheid. Behalve symbolen heb je
ook symboolhandelingen, handelingen die symbolische waarde
hebben en werken als een symbool. Ook is er symbooltaal, taal
die werkt als symbool. Daarbij gaat het niet om de letterlijke



betekenis, maar om de symbolische zeggingskracht. Het begrip
ritueel past ook in dit rijtje. Ritueel staat voor een samenhangen-
de reeks van symboolhandelingen.

Het is goed om ook dit in beeld te hebben:

1. Niet elk voorwerp of ding is een symbool of kan een symbool
zijn. lets wat rechtstreeks naar iets anders verwijst of daar
letterlijk op slaat, is geen symbool. Kenmerk van een symbool
is dat het ruimte laat.

2. Een symbool vraagt om een bepaalde context. Binnen die
context kan het ‘spreken’ maar daarbuiten gebeurt het niet.
Denk aan water. In een doopvont is het een symbool, als het
uit de kraan komt niet.

3. Eensymbool moetietsin zich hebbenwathetverbindt metde
diepere werkelijkheid. Opnieuw water als voorbeeld. Je kunt
wel zeggen dat voortaan water het symbool is van huwelijks-
trouw, maar dat werkt niet, er is te weinig verbinding.

4. Symbolen moeten het hebben van herhaling. Herhaling ver-
sterkt de symboolkracht.

Steen en water

Dit is een gewone steen, zoals er zovele zijn, een centimeter of zes
hoog. Toch is dit voor mij géén gewone steen. Als ik deze steen zie,
sta ik opeensin een rivierbedding in een klein Zwit-

sers dorp. Daar heb ik ’'m jaren geleden gevonden. e :

Kijk ik naar de steen dan ruik ik de berglucht en

voel de warmte van de zon die op mijn blote armen

scheen. De steen overbrugt tijd en ruimte. Dat kan

doordat de steen een symbool is. Symbolen kunnen

je in een andere werkelijkheid plaatsen en allerlei

grenzen overstijgen. Toch is de steen voor jou nog

steeds een gewone steen. De symbo-
lische waarde gaat alleen voor mij op.
Dat wordt anders als iets symbolische
waarde heeft voor een groep of gemeen-
schap. Zo’n symbool is het kruis, het cen-
trale symbool voor het christendom.
Ook water is in liturgisch verband een
symbool. Water wast schoon, water is
ondergang en dood, water geeft leven.
Water roept de schepping in beeld, de
watermassa van de zondvloed, het stro-
mend water uit Psalm 1, het water waar
het hert uit Psalm 42 naar snakt, de
tempelbeek van Ezechiél en de rivier uit
Openbaring 22 die ontspringt bij Gods
troon. Wanneer water een symbool is,
is het niet langer H O. De chemische
samenstelling doet totaal niet meer ter
zake, het gaat om datgene waar het als
symbool voor staat. Wil je dat in woor-

19



20

den duidelijk maken, dan heb je tijd en veel woorden nodig en voor
je het weet heb je de betekenis plat gepraat. Toon je het symbool
dan is de diepere betekenis er meteen; er gaat in ieder mens iets
resoneren: bestaande kennis, ervaringen, inzichten, emoties; maar
ook nieuwe verbanden, want het moment en de context zijn nieuw.
Je hoeft er verder geen woord meer aan vuil te maken.

Lichamelijkheid

Zowel bij zintuigen als bij symbolen en rituelen speelt lichamelijk-
heid een grote rol. Anders gezegd: het lichaam doet vanzelfsprekend
mee. Taal heeft als nadeel dat het gemakkelijk gaat over begrijpen,
over kennis, over ratio en verstandelijkheid. Dan richt taal zich op
hoofd en hersenen, niet op het lijf. Voor alle duidelijkheid: taal heeft
ook de andere kant in zich, maar zeker in een kerkelijke cultuur waar
het gesproken woord een grote plaats inneemt, is dit de grote valkuil.
Hoe zit het dan met de andere kant van taal? Om
daar iets meer zicht op te krijgen, gebruiken we de
zin: ‘lk wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt’ Je
kunt deze zin op verschillende manieren uitspreken
en elke keer verandert de betekenis. Er zijn negen
woorden, lees de zin negen keer hardop en elke keer
benadruk je een ander woord. Wat verandert er?

Bijvoorbeeld:

1. Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (je vriendin kan wel
gezegd hebben dat je het ook morgen wel kunt doen, maar ik wil
dat het nu gebeurt).

2. lk wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (het is geen optie, het
moet nu gebeuren).

3. Ik wil dat jij jouw kamer nu netjes opruimt (je laat het niet over
aan de huishoudelijke hulp, je doet het zelf).

4. lkwil datjij jouw kamer nu netjes opruimt (niet morgen maar nu).

5. lkwil datjij jouw kamer nu netjes opruimt (je hebt net alles op z'n
plek gesmeten, nu moet je het ook nog netjes maken).

Door de zin op verschillende manieren uit te spreken, maak je iets
duidelijk, je hebt een bepaalde intentie. Om dat te uiten gebruik
je (grotendeels onbewust) allerlei expressiemiddelen: toonhoogte,
tempo, intonatie, geluidssterkte, klankkleur. Dat heeft ook invloed
op lichaamshouding en gedrag. Dit is lichamelijkheid. Het lichaam
is het instrument dat deze mogelijkheden aanreikt en realiseert.

Zingen

Laten we in dit verband ook eens kijken naar zingen. Zingen is per
definitie een lichamelijke bezigheid. Wat voor spreken geldt, gaat
nog veel meer op voor zingen: je bent je eigen instrument. Jouw
stembanden trillen, jouw lijf fungeert als klankkast. Zing je samen
met anderen, dan reageer je — opnieuw grotendeels onbewust — op
elkaar (en dus op elkaars lichamelijkheid).

Maar het gaat verder dan dat. De bovenstaande zin kun je uitspre-
ken zoals de situatie vraagt. Bij een lied of een muziekstuk staat
de ‘uitspraak’ voor een deel al vast, de melodie bepaalt waar het



accent komt, waar de aandacht naar uitgaat. De betekenis is dan
al gegeven, er wordt al een interpretatie aangereikt. Bij een uitge-
werkte compositie is dat behoorlijk ‘dwingend’. Dat is helemaal het
geval als je het kentvia een geluidsopname. Dan ligt

niet alleen de begeleiding vast, maar 00k de manier < eseesseseenees
waarop het gezongen en gespeeld wordt. Bij (kerk)

liederen is meer ruimte; er kan wel een begeleiding

zijn maar andere zijn ook mogelijk, van heel sober

tot heel uitgebreid. Via die begeleidingen kun je de

betekenis en de zeggingskracht kleuren (en precies

dat is vakmanschap). Juist daardoor kunnen ver-

schillende betekenissen oplichten, net zoals bij de bovenstaande
zin gebeurde. Zingend kan dat eveneens.

Spreken en luisteren

Het is boeiend om met dit alles eens te gaan stoeien. Neem om te
beginnen de berijmde Psalm 1 en ga die op verschillende manieren
zingen: ingetogen (alsof je 'm zingend overdenkt), uitbundig (wat is
het toch een geweldige psalm!), kwetsbaar (het is nogal wat, wat
ik hier op de lippen neem), stellig (zo is het en niet anders, laat
iedereen dat maar eens goed horen), verdrietig (wat zegt dit over je
vriend die het geloof vaarwel heeft gezegd?).

Je kunt ook een deel uit de Bijbel nemen, bijvoorbeeld de geschiede-
nis van de twaalfjarige Jezus in de tempel (Luc. 2:41-52). Lees dit een
paar keer hardop voor en op verschillende manieren: als een span-
nend verhaal (je staat in het theater), alsof je een brief krijgt van je
zus in het buitenland (je kent het verhaal nog niet, wat vertelt ze
me...), proevend (wat staat er, wat is de betekenis, wat roept het op),
alsof je beelden voor je ziet (je leest beeldend, niet voor anderen
maar voor jezelf.)

Ook kun je één woord of zinsnede kiezen en die met

allerlei intenties uitspreken. Je kunt denken aande =~ e ’
acht basisemoties (vreugde, verdriet, angst, woede,

verbazing, afschuw, liefde, schaamte). Het gevaar s

dan wel dat het al snel iets karikaturaals krijgt (héél

blij tegenover héél verdrietig). Het is juist de kunst

om het in nuances te zoeken. Gebruik bijvoorbeeld

beelden (ik spreek het nu uit zoals een ijsberg eruit-

ziet). Of materialen (ik wil het laten klinken zoals een lap fluweel
voelt). Of een afbeelding (zoals de Mona Lisa eruitziet).

De kunst bij al dit soort dingen is dat het geen eenzijdig verstande-
lijke handeling is. Je verstand werkt mee, maar je lichaam eveneens.
Laat al sprekend en zingend binnenkomen wat je doet. Luister naar
jezelf. Verandert je houding? Je ademhaling? Word je rustiger, stiller
(of juist niet)? Laat wat je doet en hoort en waarneemt in je botten
zakken (ook dat is een uitdrukking die je niet letterlijk neemt, maar
die wel degelijk betekenis heeft). Doe het ook eens met twee per-
sonen. De een spreekt of leest, de ander zegt wat hij hoort, welke
intentie hij proeft, welke gevoelswaarde hij oppikt. Zo ga je ontdek-
ken hoe expressie werkt, hoe je dat kunt inzetten of juist niet, wat
het met je doet als je ernaar luistert.



22

Lichamelijk bewustzijn

Het lijkt misschien vreemd dat het hier bij het aspect lichamelijk-
heid helemaal niet gaat over houdingen of bewegingen. Natuurlijk
isdat ook lichamelijkheid en ook daaris heel veel over te zeggen. Als
het lichaam meedoet, en dat is het geval bij symbolen en rituelen,
dan gaat het niet zozeer over het grote gebaar. Het gaat ook niet in
eerste instantie om dat wat direct zichtbaar is. Het gaat eerder over
lichamelijk bewustzijn; in een kerkdienst doet niet alleen je hoofd
mee, maar het hele lijf. Ook als je stilzit of staat, als je luistert en
kijkt. Laat binnenkomen wat je doet, hoort, ziet, waarneemt en laat
het in je botten zakken. Probeer het maar eens, oefen je daarin en
ontdek steeds meer hoe verrijkend en verdiepend dit is. Of organi-
seer een workshop. Want doen werkt altijd beter dan erover lezen.

Anje de Heer gaf deze workshop samen met Geranne Tamminga op de
Werkdag Liturgie. Beiden werken bij het Steunpunt Liturgie: Anje als
kerkmusicus/liturgist/adviseur en Geranne als liturg/tekstschrijver.

Bij het Steunpunt Liturgie is informatief materiaal of advies te
verkrijgen: wwuw.steunpuntliturgie.gkuv.nl. Het is ook mogelijk een
workshop over ‘liturgie en zingtuigen’ aan te vragen.

In de brochure Met heel mijn hart. Handreiking bij Liedboek 2013
voor de Geref. Kerken (urijg.) is een uitgebreid hoofdstuk over het
werken met een muziekprofiel opgenomen, inclusief een stap-
penplan. Deze brochure kan worden gedownload via www.blad-
dienst.nl/downloads/. Hier zijn ook de notities Beleidsuorming
Kerkmuziek en Coordinator Liturgie en twee artikelen over liturgie
als teamwork door het Steunpunt Liturgie beschikbaar gesteld.

Smaken
verschillen als
het over zingen
gaat



MUZIEKPROFIEL

Wie ben jij? Wie deze vraag stelt, krijgt als antwoord meestal
zoiets als naam, opleiding, beroep, woonplaats, naam partner,
aantal (klein)kinderen; een beknopt profiel van iemand. Wie
ben jij, kunnen we ook in de kerk aan elkaar vragen. Het beeld
isin tal van opzichten heel divers en veelkleurig. Niet alleen het
algemene beeld, maar ook het liturgische en muzikale beeld.

Er zijn verschillende liturgische spiritualiteiten en daarmee ook
liturgisch-muzikale spiritualiteiten. Niet alles past bij iedereen.
Niet alles is voor iedereen bedoeld. Met het oog daarop is het
begrip kerkmuzikaal profiel in het leven geroepen. Je zou ook kun-
nen zeggen: liturgisch profiel of liturgisch-muzikaal profiel. In feite
heeft iedere plaatselijke kerk al zo’n profiel, namelijk dat wat er op
zondag wordt gedaan. Maar bij het werken met een (kerk)muziek-
profiel gebeurt dat op een doordachte en beleidsmatige manier. Er
zijn bewuste keuzes gemaakt, er wordt beleid uitgezet (en geéva-
lueerd).

Liturgische spiritualiteit

Het begrip spiritualiteit gaat over dat wat je beweegt, wat je
levenshouding en je handelen bepaalt. Liturgische spiritualiteit
gaat daar ook over. Een bepaalde liturgische praktijk kan een
heleboel mensen ‘passen’, zij voelen zich daarbij thuis, worden
geraakt, openen zich. Evenzogoed past dezelfde praktijk anderen
niet, zij worden niet geraakt, klappen misschien zelfs helemaal
dicht. Dat heeft niet zozeer te maken met de vraag of de inhoud
al dan niet klopt, maar zij hebben een andere liturgische spiritu-
aliteit. Wie meer over dit onderwerp wil weten, kan een informa-
tief artikel downloaden via www.blad-dienst.nl/downloads/.

Verkennen

Bij ‘profiel’ gaat het over twee aspecten: wie ben jij
en met welk doel wordt die vraag gesteld? Gaat het
over het liturgisch-muzikale profiel van de gemeen-
te, dan betekent dit dat het één (de specifieke
gebruikersgroep) en het ander (het liedrepertoire)
op elkaar afgestemd gaan worden. Het startpunt
daarbij is verkennen. Dat gebeurt bij voorkeur groepsgewijs: in ieder
geval zijn daarbij betrokken de kerkmusici (organist/pianist/can-
tor/zangleider/bandleider) en de dominee(s). En verder ook verte-
genwoordigers van kerkenraad, cantorij, band, kindernevendienst,



taakgroep liturgie en gemeente. Op deze manier kun je gebruikma-
ken van elkaars kennis, inzicht en vaardigheden. Eventuele verschil-
punten kunnen in kleine kring worden besproken. Deze wijze van
werken stimuleert liturgie als teamwork. De tweede stap is dat je de
gemeente erbij betrekt. Ook dan gaat het over verkennen en het is
belangrijk dat dit onder deskundige leiding gebeurt.

Kiezen
Het vaststellen van een muziekprofiel gaat niet zonder het maken
van keuzes. Dat is niet gemakkelijk. Toch werkt het op de lange duur
beter. Je kiest voor een bepaald profiel en binnen dat profiel ontwik-
kel je jezelf als gemeente, daarmee vorm je elkaar
""""""""""""""""""" en ga je samen de diepte in. Het lijkt misschien
gemakkelijker om te kiezen voor de breedte en in
de praktijk gebeurt dat ook meestal. In dat geval is
het de oprechte gedachte om aan de diversiteit in
verlangens en wensen tegemoet te komen. Het is
goed om te beseffen dat ook dit een keuze is. Net
zoals elke andere keuze brengt ook deze verant-
woordelijkheden met zich mee. Je moet de nodige expertise, kennis
envaardigheden in huis hebben of die laten ontwikkelen! Muzikale
vaardigheden, liturgische vaardigheden, de vaardigheid om te kun-
nen blenden. Die zijn niet vanzelfsprekend aanwezig en het vraagt
aandacht en beleid dit te faciliteren en blijvend te ontwikkelen.

Lastpost of cadeau

Ishet hele proces om tot een muziekprofiel te komen niet erg las-
tig? Je kunt het proces beschouwen als een lastpost, maar ook als
een cadeau. Het gaat immers over het hart van het gezamenlijke
leven als geloofsgemeenschap. Dat maakt het enerzijds kwets-
baar, anderzijds ligt daar juist de kracht. Want samen zingen
in de liturgie is een van de hoogste vormen van
gezamenlijkheid. Je deelt elkaars adem en stem,
emoties, zwakte en kracht. Neem dit cadeau vol
verwachting aan, verken het zoals het bedoeld
is en ga er op die manier mee aan het werk: door
delend te zingen en zingend te delen. Zo kom
je er samen achter wie je bent. Zo vorm je een
gezamenlijk profiel. Dat is geen opeenstapeling
van privéprofieltjes, maar een werkelijk gemeen-
schappelijk profiel. Dat is niet langer antwoord op de vraag wie
ben jij, het is antwoord op de vraag: wie zijn jullie. Een kerkmuzi-
kaal profiel vertelt: dit zijn wij. En ja, dat kan anders zijn dan jouw
privéprofiel.

Anje de Heer is kerkmusicus/liturgist en adviseur van het Steunpunt
Liturgie.



VRAAG & ANTWOORD

De predikant als liturg

VRAAG
Is er een model om het liturgisch voorgaan van de predikant in
de kerkenraad te bespreken?

ANTWOORD

Ik ben heel blij met deze vraag. Die kan alleen gesteld worden als
jullie je gezamenlijk verantwoordelijk voelen voor de kerkdiensten.
Een voorganger drukt altijd een persoonlijk stempel op de dienst,
maar het is geen individuele actie. Dat dit bespreekbaar is, geeft
aandatereen goede relatie is. En dat het over de liturgie gaat, geeft
blijk van goede prioriteiten!

In het voorgaan in een kerkdienst komen heel veel lijnen bij elkaar:
de kerkelijke traditie, het lokale profiel van de gemeente en de per-
soonlijkheid van de voorganger. Ook de manier waarop hij com-
municeert inclusief zijn spiritualiteit, uitstraling en gevoeligheid.
Een belangrijk uitgangspunt is dat het in de kerkdienst om de hele
gemeente gaat. Niet voor niets is ‘voorganger’ een veelzeggende
term: de predikant gaat de gemeente voor in haar dienst aan de
Heer! Niet als geisoleerd moment, maar midden in de wereld waar-
in de gemeente leeft. Dat gebeurt in het biddend vertrouwen dat
de Heer zelf aanwezig is in de kerkdienst. Het is zinvol om daarover
met elkaar te spreken.

Liefde en waardering

Er is een belangrijke voorwaarde om in de kerkenraad een vrucht-
baar gesprek te kunnen voeren over het liturgisch voorgaan van de
predikant: dat er liefde en waardering is voor elkaar vanuit de een-
heid in Jezus Christus en het gebed om de Geest!

Wat is het doel van zo’n gesprek? Het is belangrijk ~ ................

Kees van
Dusseldorp

om dat van tevoren duidelijk tegen elkaar te zeg- De predikant g(](]t

gen. lk kan me voorstellen dat door zo’n gesprek
de gezamenlijke verantwoordelijkheid voor de

de gemeente voor in

kerkdiensten wordt bevorderd. Het doorbreekt de haar dienst aan

mogelijke eenzaamheid van de predikant en moti-

veert de kerkenraad om zelf visie te ontwikkelen

op de liturgie. Het kan de predikant helpen om een

beeld te krijgen van hoe zijn voorgaan overkomt en

waar hij zichzelf verder kan ontwikkelen. Uiteindelijk zal dat bijdra-
gen aan de ‘kwaliteit’ van de kerkdiensten. Let erop dat het spre-
ken over ‘kwaliteit’ van de kerkdiensten niet leidt tot ongeestelijke
criteria. Het zal moeten gaan over de manier waarop de gemeente
samenkomt en haar Heer ontmoet.

de Heer!

25



Hierbij past direct een waarschuwing. Het bespreken van iemands
functioneren in een vergadering kan gemakkelijk onvruchtbaar
worden, omdat elke wens of elk idee als een nieuwe eis gaat wer-

ken. Zeker als een ouderling namens gemeentele-

"""""""""""""""" ’ den gaat spreken (en die neiging bestaat). Dan kan
Wees dankbaar de voorganger zichzelf kwijtraken en ontstaat er
voor de eigen een afrekencultuur. Reken erop dat dit de uitstra-
.. . ling van de kerkdiensten niet ten goede komt. Het
persoonlukheld van helpt al als ouderlingen luisteren naar de motieven
je predikant van de predikant en meedenken in de visie die hij

verwoordt en probeert te belichamen. Wees dank-

baarvoorde eigen persoonlijkheid van je predikant.
Dan ontstaat een geestelijk gesprek dat tot zegen is van gemeente
en voorganger! Natuurlijk mag in dat gesprek ook duidelijk worden
wat de valkuilen zijn van zijn kwaliteiten.

Open vragen

Waarover zou het gesprek kunnen gaan? Ik heb een lijstje van tien
aspecten geselecteerd die aan de orde zouden kunnen komen. Ik
probeer ze te formuleren in open vragen aan de voorganger, die
hem uitnodigen om zijn visie te formuleren en op zijn functioneren
te reflecteren. Ongetwijfeld geeft dat aanleiding tot nader gesprek.
Tip: laat iedere deelnemer aan het eind van het gesprek aangeven
wat hij van dit gesprek voor zichzelf heeft geleerd.

1. Mystagogisch Hoe zie je de aanwezigheid van de Heer in de
kerkdienst? Op welke manier neem je ons erin mee dat het hei-
lige kan gebeuren? Welke ‘middelen’ heb je hierin tot je beschik-
king? Hoe ervaar je jezelf hierin?

2. Narratief Welk verhaal vertelt de liturgie volgens jou? Is dat
voor jou steeds hetzelfde verhaal of zie jij daar varianten in? Op
welke manier kunnen wij deelnemers worden in plaats van toe-
schouwers?

3. Presentatie Heb je een idee in hoeverre jouw
uitstraling als voorganger betrokken, persoonlijk

Hoe kijkje aan en inspirerend is? Wat draagt daaraan bij? Wat
tegen de bijdrqgen is er nodig om dat eventueel te versterken?

van anderen aan de

dienst?

4. Samenwerking Hoe verloopt het overleg in de
voorbereiding van concrete diensten? Welke
partijen doen daaraan mee? Welke rol kies jij
daarin? Hoe kijk je aan tegen de bijdragen van
anderen aan de dienst?

5. Liedkeuze Welk muziekprofiel heeft onze gemeente, volgens
jou? In hoeverre past dat bij jou persoonlijk? In hoeverre voel jij
je vertrouwd met de verschillende bronnen voor liederen? Kun
jeinschatten wat de gemeente kan zingen of niet?

6. Gebeden Hoe bereid je je gebeden voor? In hoeverre neem jij
met je taal mensen mee in je gebeden? Wat is je visie op de func-
tie van elk gebed in de liturgie? Hoe vind je input voor en balans
in de voorbeden voor kerk en wereld?

7. Preek Hoe zou jij de verhouding liturgie-preek typeren? Hoe
denk je dat dit in de gemeente ligt? In welke mate beinvloeden



preek en liturgie elkaar in jouw voorbereiding? En in de uitvoe-
ring?

8. Traditie Hoe verhoud je je tot de liturgische traditie van de
gemeente en van de algemene, christelijke kerk? Waarin sluit jij
wel en niet aan bij wat vertrouwd is? Hoeveel ruimte maak jij
voor vernieuwing en herbronning van de liturgie?

9. Visie In hoeverre voel jij je voldoende bekwaam op het gebied
van liturgie en voorgaan? Wat zou je graag voor jezelf willen
uitdiepen? Hoeveel prioriteit geef je dit in relatie tot je andere
taken?

10. Toerusting Op welke manier draag jij bij aan de liturgische
bewustwording en toerusting in de gemeente? Hoe ervaar je
de praktische samenwerking met de liturgiecommissie? En de
inhoudelijke?

Met deze vragen ben je wel een poosje bezig, denk ik. Bespreek ze
niet allemaal op een avond, maar maak een keuze. En geniet van
Watisde het gesprek met elkaar. Ook dat is liturgie!
liturgische
traditie van de  Dr. Kees van Dusseldorp is predikant in GKv Schildwolde en docent
gemeente? homiletiek aan de TU in Kampen.

U3[33A UBA Ui @



GROWING YOUNG

Wat hebben kerken nodig om aantrekkelijk te zijn voor jon-
geren? ‘Growing Young’ is een Amerikaans onderzoek naar
wat kenmerkend is voor geloofsgemeenschappen met actief
betrokken jongeren tussen de 15 en 29 jaar. Dit artikel vat
het onderzoek samen, met daarbij de reacties van een aantal
Nederlandse jongeren.

Wat als eerste opvalt, is dat de aantrekkingskracht van een kerk niet
per se te maken heeft met de omvang van een gemeenschap. Ook
de gemiddelde leeftijd van gemeenteleden heeft geen beslissende
stem. Je kunt zelfs de enige jongere in een gemeente zijn en je thuis
voelen. Ook de ligging van de kerk (platteland of stad) en het karak-
ter (traditioneel of hip), het budget en zelfs de liturgie zijn niet de
belangrijkste factoren. Aansluiten bij de belevingswereld van jon-
geren, goede muziek en een hippe spreker kunnen bijdragen om
aantrekkelijk over te komen, maar zijn niet essentieel voor jonge-
ren om betrokken te blijven. Essentieel zijn volgens
de onderzoekers van Growing Young zes kenmer-
ken die niet los van elkaar kunnen worden gezien.
Hieronder worden de zes kenmerken beschreven.
Ik heb negen jongeren in Nederland gevraagd op
deze kenmerken te reageren. Hoe kijken zij naar de
zes principes van Growing Young? Wat herkennen
ze, wat niet en welke kenmerken zijn voor hen de
belangrijkste?

1. Geef leiderschap door

Leiders moeten niet alles zelf willen doen. Jongeren hebben talen-
ten die Gods koninkrijk zichtbaarder, mooier en rijker maken. Jon-
geren willen niet alleen consumeren, maar ook meedoen. Durf
jongeren dan ook verantwoordelijkheid te geven. Geef ze de ruim-
te, zodat ze hun kwaliteiten kunnen ontwikkelen en zich kunnen
inzetten. Essentieel daarbij is dat we jongeren goed begeleiden. De
onderzoekers gebruiken het voorbeeld van ouders die de autosleu-
tels aan hun kind geven nadat het zijn rijbewijs heeft behaald. Het
kind krijgt waardering en verantwoordelijkheid, maar dat rijbewijs
kreeg het niet zomaar. Het heeft eerst leren rijden.

De jongeren die ik heb gesproken, geven aan dat ze inderdaad uit-
gedaagd en begeleid willen worden om dingen op te pakken die
echt bijdragen aan de gemeenschap. “Ik denk dat verantwoordelijk-
heid geven werkt om ons bij de kerk betrokken te houden.” Jongeren
willen daarbij volop meedoen, ook in taken die normaal gesproken



zijn weggelegd voor leiders. “Door jongeren verantwoordelijkheid
te geven zorg je ervoor dat ze actief betrokken zijn binnen de kerk.
Hierdoor zet je jongeren in een positief licht, dit zorgt voor meer
empathie bij de rest van de gemeente.” Dit betekent dat we ons niet
moeten richten op taken, maar op jongeren die kunnen groeien in
leiderschap.

2.Inleveninjongeren

Heb empathie voor de jongeren en begrijp en waardeer jongeren.
Wees op de hoogte van wat er vandaag speelt. Houd van ze en weet
wat een jongere persoonlijk bezighoudt. Probeer te begrijpen wat
het betekent om vandaag jong te zijn. Verplaats je in het leven van
jongeren in plaats van hun leefwereld te veroorde-
len en te bekritiseren. Dit betekent niet dat je het
met alles eens moet zijn, maar ga vooral met jon-
geren in gesprek.

Gevraagd naar dit kenmerk, reageren jongeren wis-

selend. “Het klinkt alsof we het enorm slecht heb-

ben. Alsof er een inzamelingsactie voor ons gestart

zou moeten worden.” Voor jongeren is het vanzelf-

sprekend dat iedereen een andere manier van leven heeft. En dat
betekent dus ook dat er ruimte is om de dingen anders te doen.
Maar er zijn ook jongeren die dit kenmerk belangrijk vinden en het
niet zien in hun eigen gemeente. “Het houden van en begrijpen is
belangrijk, maar dit vraagt veel van ouderen. Voor jongeren is het
vaak lastig te verwoorden waar de kern zit.” “Mijn gemeente is niet
echt ‘jongerenproof, ze snappen de taal en de leefwereld niet.”
Wat daarbij benadrukt wordt, is dat vooral het persoonlijk contact
belangrijk is. “Het is goed om op de hoogte te zijn van wat jongeren
bezighoudt, maar dan wel echt persoonlijk. Niet alleen een theore-
tische gedachte van wat zoal speelt voor de ‘gemiddelde’ jongere.”

3.ZetJezus en zijn boodschap centraal

Als kerk mogen we Jezus en wat Hij zegt en doet centraal zetten. Dit
betekent dat de focus minder ligt op abstracte dogma’s, formules
en formulieren of op de traditie van de kerk. We mogen jongeren
inwijden in een leven waarin Jezus en zijn bood-

schap centraal staan. Dit betekent nietdatde bood-  .--eovviiiiiiii
schap voor jongeren versmald of versimpeld moet

worden. Jongeren willen geen geloof als ticket om

in de hemel te komen. Ook willen jongeren niet dat

het evangelie versmald wordt tot ‘zorg goed voor je

naaste, want dan zal God voor jou zorgen’ Of ‘leef

moreel een goed leven, want dan is God er als je

Hem nodig hebt.

Jongeren willen dat het evangelie impact heeft in het hier en nu.
Jongeren verlangen ernaar door het evangelie te worden aange-
sproken. Dat de boodschap zo wordt verbeeld én verwoord dat die
aansluit bij het dagelijks leven. “Het gaat er daarbij niet om het
evangelie op een simplistische manier te verpakken, maar je moet



30

worden meegenomen. Als er veel woorden worden gebruikt en het
abstract is, dan haak ik af.” Jongeren zitten dan ook niet te wach-
ten op mooie succesverhalen. “Ik wil een goed (theologisch) onder-
bouwd verhaal waar ik wat mee kan.”

4. Werk aan een warme gemeenschap

Werk als kerk bewust aan een cultuur waarin men op elkaar betrok-
ken is. Een warme gemeenschap waar jongeren zich gezien weten.
Jongeren willen zich welkom voelen. Ze willen de ruimte om zichzelf
te zijn en willen contact met andere generaties. Relaties zijn daarin
belangrijker dan activiteiten. En binnen die relaties willen jongeren
ook hun moeite, twijfel, ongeloof kunnen delen. Kerken worden uit-
gedaagd om vooral te investeren in vriendschappen, met leeftijdge-
noten en daarnaast ook met gemeenteleden van andere leeftijden.

De jongeren metwie ik in gesprek ben geweest, geven aan dat ze dit
kenmerk het belangrijkst vinden. “De gemeente als een plek waar
je mag zijn zoals je bent en waar ontmoetingen plaatsvinden.”
“Waar je je maskers kunt afzetten, ‘echt’ bent met
elkaar, kwetsbaar durft te zijn en goede relaties met
elkaar hebt.” Je gezien weten en aangesproken wor-
den blijken cruciaal te zijn. Als dit ervaren wordt,
dan kun je zelfs de enige jongere in een gemeente
zijn en de gemeente toch als een warme gemeen-
schap ervaren. “Ik had geen leeftijdgenoten in mijn
gemeente, maar toch voelde ik mij verbonden. Ik
werd gezien en aangesproken.” Andere jongeren
geven aan dat ze dit juist missen. “In plaats van deel te zijn, voelt
het alsof ik los van de gemeente sta.” Of zoals een jongere zei: “Ik
heb nu in meerdere gemeentes meegemaakt dat niet de moeite
wordt genomen om ‘ons’ aan te spreken. In contact komen met
andere generaties is heel moeilijk. Vaak zijn mensen ook verbitterd

Relaties zijn
voor jongeren
belangrijker
dan
activiteiten



door de krimpende kerk, jongeren komen er toch niet meer’ en als
jedan de enige jongere bent, is dat knap lastig.”

5.Geef de jeugd (en gezinnen) in alles prioriteit

Dit blijkt het meest doorslaggevende kenmerk te zijn. Wanneer dit
kenmerk ontbreekt, dan vergrijst de kerk. Voorkom dat het jeugd-
werk geisoleerd raakt van het gemeenteleven als geheel. Het jeugd-
werk mag geen eiland zijn. Kies er als kerk bewust voor om jonge-
ren en hun leefwereld centraal te zetten. Bekijk alle
aspecten van gemeente-zijn vanuit jongeren. Als
jongeren ervaren dat ze gewaardeerd worden en
eraandachtisvoor hen s, heeft dit een enorme uit-
werking op de rest van de gemeente. Zoek naar cre-
atieve manieren om hen te ondersteunen en hen te
betrekken bij elk facet van de gemeenschap. Oude-
ren worden daarbij niet vergeten, maar de focus is
erop gericht om generaties met elkaar te verbin-
den. Automatisch komen daarbij ook de ouders van
de jongeren in beeld, omdat zij de meeste invloed op hen uitoefe-
nen. Ondersteun ouders in de (geloofs)opvoeding, maar ook in hun
huwelijk. Werk aan een cultuur waarin jongeren en hun gezinnen
prioriteit hebben in visie, budget, werkers in de kerk en organisatie.

Jongeren zelf reageren wisselend op dit kenmerk. “Dat prioriteit
geven stuit mij tegen de borst. Ouderen zijn niet minder belangrijk.
Het is mooi dat er rekening met ons wordt gehouden, maar we moe-
ten niet doorslaan.” Jongeren kunnen de veelkleurigheid begrijpen en
waarderen. “We willen een eerlijke kans krijgen, alleen het moet niet
zo zijn dat andere mensen dus minder aandacht krijgen.” Jongeren
willen geen voorkeursbehandeling, maar wel dat er in alles rekening
met hen wordt gehouden. “Juist het gevoel dat er voor mij plaats is in
de gemeente, dat ik gewenst ben én nodig ben, spreekt mij aan.”
Enkele jongeren zeggen dat het soms lijkt alsof er vooral prioriteit
wordt gegeven aan volwassenen. De aandacht voor de jeugd lijkt
zich te beperken tot activiteiten voor jongeren, jeugddiensten en
een kindermoment tijdens de kerkdienst. “Het voelt alsof we, naast
alles wat normaal is, af en toe ook nog wat voor de jeugd doen.”

6. Wees relevant voor anderen

Focus als kerk niet op de zondagse eredienst, maar richt je op de
samenleving waarin jongeren leven. Kerken die de wereld buiten de
kerkmuren willen houden en haar veroordelen, worden door jonge-
ren als vermoeiend ervaren. Jongeren willen betrokken zijn bij een
gemeenschap die openstaat voor anderen en de cultuur waarin we
leven. Waarin ruimte is voor de dialoog. ledereen moet welkom zijn
en de kerkelijke gemeenschap zou een weerspiegeling moeten zijn
van de samenleving in de lokale context. Geloof is voor jongeren
niet iets abstracts waarin alles is vastgelegd. Ze willen ontdekken
wie ze zijn, waar ze bij willen horen, waar hun hart ligt en hoe ze
dit het beste kunnen vormgeven in het dagelijks leven. Gezamen-
lijke missionaire/diaconale activiteiten (zowel dichtbij als ver weg)
dragen daaraan nadrukkelijk bij.

31



Aan de ene kant geven jongeren aan dat ‘relevant willen zijn voor
de samenleving’ essentieel is. “Een cultuur waar alleen maar gecon-
sumeerd wordt, is voor ons niet aantrekkelijk.” “Ik ben lid van een
gemeente waar heel veel aandacht is voor de wijk. Dit vind ik leuk
en belangrijk. Hierdoor weet ik dat de gemeente
meent wat ze zegt.” Aan de andere kant snappen
ze dat bepaalde activiteiten veel tijd en inzet vra-
gen, wat volgens hen vaak niet haalbaar is. “Ik doe
niet zoveel, al zou ik wel meer kunnen, maar in de
gemeente is het soms gewoon ook lastig.” Er wordt
bij gezegd: “Ja, we zien dat het lastig is om de kerk
in beweging te krijgen, maar als mijn kerk meer
relevant zou zijn voor haar omgeving zouden mijn
waardering en enthousiasme echt wel groter worden.”

Een van de jongeren benadrukt dat het voor hem ook belangrijk is
dat zijn geloof handen en voeten krijgt in het dagelijks leven. “Het
is belangrijk dat je geleerd wordt hoe je je kunt opstellen richting
anders- of niet-gelovigen. Van sommige aspecten van geloof had ik
nooit kunnen denken dat er discussie over mogelijk was, totdat ik er
met mensen van buiten de kerk over sprak. Als dit meer aandacht
krijgt, dan wordt het minder een individuele zoektocht en meer een
gesprek met elkaar.”

Cultuurverandering

Door te focussen op deze zes kenmerken, kan een gemeenschap

ontstaan die aantrekkelijk is voor jongeren (en ouderen). De ant- ‘Growing
woorden van jongeren laten zien dat persoonlijke relaties waarin Young’is een
ze zich gezien weten cruciaal zijn. Maar ook dat ze verantwoorde- Amerikaans
lijkheid willen en kunnen dragen als ze op basis van hun kwalitei- onderzoek
ten worden ingezet. De kerkdienst speelt daarin voor jongeren ove- naar wat
rigens geen essentiéle rol en als de kerkdienst wel genoemd wordt, kenmerkend is
wordt de muziek vaker genoemd dan de preek. Wat vooral duidelijk voor geloofs-
wordt in de reacties van jongeren, is dat ze echt onderdeel willen gemeenschap-
zijn van de gemeente. Een deel van de jongeren wil daarbij uitge- pen met actief
daagd en begeleid worden om dingen op te pakken die echt bijdra- betrokken
gen aan de gemeenschap. En juist actieve jongeren zorgen voor een jongeren
sneeuwbaleffect. Jongeren activeren elkaar.

Growing Young vraagt om een cultuurverande-
ring waarin we in alles rekening houden met jon-
geren. Een gemeenschap waarin we ons richten B ITENTIA ETANTIENS
op persoonlijke relaties en betrokkenheid. Zijn
we hiertoe bereid? Wat mag het ons kosten? Het
vergt moed. Het gaat niet vanzelf, maar ik wil me

graag laten uitdagen! 'fﬂ UHG

Anko Oussoren is adviseur bij het Praktijkcentrum.
Hij is als vrijwilliger actief in het jeugdwerk in de
kerk (GKuv) en volgt in deeltijd de masteropleiding
missiologie in Kampen.




diaconaal steunpunt

Wat maakt kerken aantrekkelijk voor onze jongeren? Naast ruimte
voor jongeren om hun talenten in te zetten, is een warme gemeen-
schap met oog voor de samenleving van groot belang. Wil je hier-
mee zelf aan de slag in je eigen gemeente? Kijk dan eens naar Deel
je leven, een magazine boordevol informatie over en inspiratie
voor het verbinden van jongeren en diaconaat. Geschreven vanuit
de overtuiging dat juist diaconaat een van de sleutels kan zijn om
jongeren de essentie van het evangelie te laten zien en ervaren.
Daarom ook hebben de diaconale en jongerenorganisaties uit de
GKv, NGK en CGK de handen ineengeslagen. Samen willen we ker-
ken handvatten bieden om
jongeren daadwerkelijk te
betrekken bij een warme
gemeenschap die relevant
is voor haar buurt. Het
magazineis gericht op dia-
kenen en op jeugdleiders.
Download Deel je leven
gratis via wwuw.diaconaal-
steunpunt.nl of bestel een
fullcolour exemplaar voor
slechts € 2,50.

Sinds2015isin alle GKv-kerken een nieuwe kerkorde van kracht. Met
die kerkorde is er voor diakenen en diaconieén het een en ander ver-
anderd. Vooral de verhouding tussen de diaconie en de kerkenraad
is anders geregeld. Nu heeft de Generale Synode van 2017 belang-
rijke stappen gezet richting eenwording met de NGK. Dat is wat
ons betreft iets om heel dankbaar voor te zijn. Voor dit proces moet
natuurlijk het een en ander worden geregeld. Zo wordt er ook geke-
ken naar een kerkorde voor de straks herenigde kerken. We willen
hier graag inhoudelijk aan bijdragen en daarom zijn we benieuwd
naar jullie ervaringen met de huidige kerkorde. Graag leggen we de
diaconieén in de GKv zeven vragen voor. Je vindt de vragen op www.
diaconaalsteunpunt.nl/meldpunt-kerkorde. Alvast hartelijk bedankt
voor jullie feedback!

33



34

COLLECTE

Via een app meedoen aan de collecte, in steeds meer ker-
ken kan dat. Gemeenteleden hebben steeds vaker geen con-
tant geld bij zich en collectebonnen of -munten worden als
omslachtig ervaren. Een collecte-app is dan een goede aan-
vulling op de vertrouwde collectezak. Daarnaast zijn kerken
op zoek naar manieren om de papieren communicatie te ver-
vangen. Wat zijn op dit moment de mogelijkheden? Binnen
onze kerken worden drie apps het meest gebruikt: Scipio,
Chrch en Givt. Hieronder vind je een opsomming van de func-
tionaliteit, de voor- en nadelen en de kosten van deze apps.

Scipio

Scipio (voorheen Socie-app) is een commu-
nicatiemiddel met en voor gemeenteleden.
De app komt het best tot zijn recht in com-
binatie met Scipio Online, het ledenadmi-
nistratiesysteem van de ontwikkelaar. Je
kunt de app overigens ook prima gebruiken
zonder deze koppeling, maar dan mis je
een aantal functionaliteiten.

Na registratie krijg je in de app toegang tot een afgeschermde com-
munity, met daarin de contactgegevens van alle geregistreerde
gemeenteleden. Met alle contactgegevensin je hand wordt een bel-
letje of mailtje naar een gemeentelid wel heel eenvoudig. Door de
agenda- en nieuwsfunctie, die kan worden gekoppeld aan de web-
site van de kerk, blijf je eenvoudig op de hoogte van de activiteiten
en ontwikkelingen in je gemeente. Verder heb je in de app toegang
tot kerkbladen en andere documenten. Met daarnaast de mogelijk-
heid voor pushberichten, kerkdienst gemist, fotoalbums en peilingen
heb je met Scipio gewoon een heel complete oplossing in handen.

Zoals aangegeven maakt de koppeling met Scipio Online deze app
extra krachtig. De gegevens van de leden worden namelijk automa-
tisch gesynchroniseerd tussen de app en Scipio Online. Gemeente-
leden kunnen daardoor mutaties zoals een verhuizing eenvoudig
doorgeven in de app. Daarmee heb je altijd een actuele en interac-
tieve ledenlijst bij de hand die het papieren jaarboekje kan vervan-
gen. Uniek is daarnaast de mogelijkheid om ook je VVB-toezeggin-
gen via de app te doen.

Collecteren
Ook de collectefunctie van deze app werkt snel en eenvoudig. De
betaling verloopt via een digitaal tegoed, dat je makkelijk opwaar-



De betaling
verloopt via
een digitaal
tegoed, dat
Jje makkelijk
opwaardeert

deert binnen de app. Vervolgens kies je aan welk doel je wilt geven.
Ook als je van achter je computer of tablet met een dienst meekijkt
wegens ziekte of ouderdom, kun je dus meedoen met de collecte.
De app biedt de mogelijkheid om realtime de collecteopbrengsten
via de app weer te geven. Bij een collecte krijg je dan

meteen te zien wat het doelbedrag is en hoeveel er == rrrrrrrrrrerreeeeeeees

al via de app is opgehaald. Verder heb je de moge-

lijkheid om snel in te spelen op actualiteiten en
gemeenteleden via een pushbericht bijvoorbeeld te

informeren over een acute noodinzameling.

Als je je tegoed opwaardeert, komt het geld binnen

bij de penningmeester. Deze maakt periodiek op

basis van een overzicht van de concrete collectebijdragen de tota-
len over naar de betreffende doelen. De penningmeester ziet daar-
bij alleen de hoogte van de bedragen en de bijbehorende doelen; en
niet de namen van de gevers. Wel zo fijn vanuit privacyoogpunt.

Kosten

De kosten voor het gebruik van de app bedragen 55 euro per maand
(exclusief btw). Daarvoor krijg je alle functionaliteiten en ongelimi-
teerde ondersteuning via mail of telefoon. Voor 30 euro extra in de
maand krijg je je eigen app met eigen naam en logo. Door mee te
liften met een bestaand incassocontract (daterin veel gevallen al is
voor bijvoorbeeld de verkoop van collectebonnen of het innen van
de VVB) zijn er verder geen extra transactiekosten.

Voordelen
Met de uitgebreide functies heb je een mooie community-appin
handen.
Door de eventuele koppeling met de ledenadministratie van Sci-
pio zijn de gegevens altijd up to date.
De mogelijkheid bestaat om VVB-toezeggingen te doen via de
app (Scipio Online nodig).
Er zijn geen kosten per collectetransactie, doordat opwaarde-
ringen meeliften via bestaande incassocontracten.

35



36

Nadelen
Als gastbezoeker kun je alleen meedoen aan de collecte als je
een geregistreerde gast bent.
De app is prijzig.

Chrch
Chrch is een community-app voor kerken. Een
gemeenteboekje en kerkblad zijn geintegreerd
in deze app. Je hebt met deze app dus alles fe)
bij de hand. Zo kun je met één klik zien waar
iemand woont. Dus heb je kring bij een onbe- D I_l u
kende broer of zus, dan klik je op zijn of haar
naam en via Google Maps plant de app een-

voudig de route ernaartoe. De app voorziet in een

~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ smoelenboek, en verder zie je in de agenda direct

wat er in de gemeente te doen is. Ook zie je in je
persoonlijke agenda welke taak je op welk moment
hebt en krijg je daar desgewenst een reminder van.
Via themagesprekken kun je eenvoudig met elkaar
communiceren.
De app is zo in te richten dat hij helemaal bij jouw gemeente past.
Je kunt de onderdelen kiezen die je wilt gebruiken en je eigen logo
en kleuren instellen. Er is ook een mogelijkheid tot afgeschermde
onderdelen meteen inlog.

Collecte

De Chrch-app heeft ook een collectefunctie. Ook hier werkt dit door
eerst je collectetegoed op te waarderen. Vervolgens kun je tijdens
de collecte of gedurende de rest van de week ieder gewenst bedrag
geven. Daarbij worden geen kosten meer in rekening gebracht. Het
opgewaardeerde bedrag komt binnen op de rekening van de kerk.
De penningmeester maakt dit geld op basis van de collectebijdra-
gen vervolgens over naar de betreffende doelen. Ook hier ziet de
penningmeester vanuit het oogpunt van privacy, alleen de bedra-
gen en de betreffende doelen.

Kosten

Voor het aanpassen van de app aan jouw gemeente geldt als tarief
het principe ‘geef wat je ervoor overhebt’ Daarbij wordt een richt-
lijn gehanteerd van een euro per lid dat de app gaat gebruiken.
Verder betaal je als gebruiker transactiekosten voor het opwaarde-
renvan je tegoed. Elke opwaardering kost 35 cent en dit bedrag gaat
naar Mollie Payments, de partij die de transacties verwerkt.

Voordelen

- De app wordt toegesneden op de wensen en behoeften van de
deelnemende kerk.
De app krijgt de kleuren,naam en het logo van de eigen gemeente.
Eenvoudig in gebruik, met veel mogelijkheden.
De prijs: Chrch is opgezet zonder winstoogmerk en bestaat door
vrijwillige bijdrages. Als suggestie wordt een bijdrage van een
euro per actieflid per jaar aangegeven.



Als gast hoefje nietin te loggen, maar kun je bijvoorbeeld wel de
informatie over de kerk raadplegen en via iDeal doneren.

Nadelen
De app wordt door een eenmansbedrijfje ontwikkeld, dat maakt
het project kwetsbaarder.
Je betaalt als gever 35 cent transactiekosten per opwaardering.

Givt

Givt gooit het over een heel andere boeg. S
Het enige doel van deze app is geld geven Iv
via de smartphone. Dit moet net zo mak-

kelijk gaan als het geven van contant geld.

Bij Givt staat de gever centraal. Givtis ontwikkeld als oplossing voor
gevenin de kerk maar ook aan de deuren op straat. Dit kan allemaal
met dezelfde app en hetzelfde gemak. Eenmaal geregistreerd in de
app, kan de gebruiker in de toekomst op heel veel

plekken geven.

Via deze app kun je geven aan de gekozen collec-

tedoelen. Je opent de app, selecteert het bedrag

dat je wilt geven en beweegt je telefoon richting

de collectezak. In de zak zit een zender, je telefoon

pikt het signaal daarvan op. Vervolgens wordt het

gekozen bedrag opgeslagen, van je bankrekening

afgeschreven en overgemaakt naar de kerk. Meer-

dere collectes in één dienst? Activeer tot drie collectes door op het
plus-icoontje te drukken en vul de bedragen per collectedoel in. Bij
de eerste collectezak die voorbijkomt, worden alle giften met één
beweging verstuurd. Ook bij Givt is de privacy van de gever gewaar-
borgd.

Givt richt zich alleen op digitaal geven en heeft geen ambities om
een communicatieplatform te zijn van de kerk. Een mooie oplossing
dus voor kerken die al volledig papierloos communiceren of die nog
niet toe zijn aan digitale communicatie.

Kosten

Als kerk betaal je eenmalig 75 euro aan Givt voor het gebruiksklaar
maken van de app en het leveren van de zenders. Het contract kan
op elk willekeurig moment kosteloos worden opgezegd door het
teruggeven van de zenders.

Als gebruiker krijg je te maken met transactiekosten. Per donatie
gaat: 4,5 procent naar Givt voor het verder ontwikkelen van de app en
€ 0,08 naar SlimPay (de transactiekosten). Verder wordt bij de eerste
vier donaties € 0,125 in rekening gebracht voor machtigingskosten.

Voordelen
De app sluit aan bij het traditionele collecteren en is daardoor
laagdrempelig in gebruik.
Givt kan ook zonder internetverbinding gebruikt worden.
Ook gasten kunnen eenvoudig geven.
Je betaalt als kerk geen abonnementskosten.

37



38

Nadelen
Je betaalt als gebruiker kosten per donatie. Niet je hele donatie
komt dus terecht bij het gekozen doel.

Andere mogelijkheden

In sommige kerken kun je via je eigen bankieren-app geld overma-
ken voor de collecte. Daarvoor verschijnt dan het rekeningnummer
van de diaconie op de beamer. Soms krijgt elke collecte een unieke
code die ook op de beamer wordt geprojecteerd. Die code kunnen
gemeenteleden dan invoeren als betalingskenmerk bij het overma-
ken in de bankieren-app. De penningmeester verwerkt deze over-
boekingen op een later moment.

Ervaringen
We hebben een aantal kerken benaderd en hun gevraagd naar hun
ervaringen en adviezen. Wil je zelf ook aan de slag met het invoeren
van een app, dan is hun eerste advies om iemand te vinden die de
kar wil trekken. Betrek daarbij vroegtijdig de pen-
ningmeester, boekhouder en het kerkelijk bureau.
Voordat je de app vervolgens gemeentebreed uit-
rolt, is een proefperiode aan te raden, waaraan een
kleinere groep geinteresseerde gemeenteleden kan
meedoen. Betrek daarnaast wel de gemeente bij de
plannen en ontwikkelingen, door haar regelmatig te informeren via
bijvoorbeeld de wekelijkse nieuwsberichten of het kerkblad. Kies
een moment waarop je de app gemeentebreed introduceert, bij-
voorbeeld rondom een dienst, en laat daarbij gelijk een demo zien.
Met wekelijkse gebruikerstips in een nieuwsbrief en een ‘helpdesk’
kun je de introductie onder gemeenteleden vergemakkelijken.

Alle drie apps werken prima als digitale collectetool. Met Chrch en
Scipio heb je daarnaast ook nog eens een prachtig communica-
tiemiddel in handen. Deze twee apps hebben de potentie om het
papieren adres- en fotoboek te vervangen. Houd er dan wel reke-
ning mee dat (nog) niet iedereen een smartphone heeft. Bedenk
samen hoe je daarmee omgaat en op welke termijn de app andere
dingen gaat vervangen, zoals het papieren adresboek, het kerkblad
of de collectebonnen. De benaderde kerken zijn stuk voor stuk erg
positief over de gebruikte apps. Gevraagd naar hun advies voor
andere kerken klinkt het eenstemmig: begin gewoon, liever nog
vandaag dan morgen!

Op de websites van de apps vind je nog meer informatie: wwuw.
hagru.nl/scipio-app, www.chrch.org en www.givtapp.net. De apps
zijn nog volop in ontwikkeling, via www.diaconaalsteunpunt.nl/
apps-voor-diaconieen blijf je eenvoudig op de hoogte.

Derk Jan Poel ondersteunt vanuit het Diaconaal Steunpunt kerken in
de GKv en NGK op het terrein van diaconaat in kerk en samenleving.



BIJBELSTUDIE

“Nochtans” (Habakuk 3:18, NBG’51)

God klaagt door middel van de profeten zijn volk aan voor al het
kwaad, onrecht en geweld onder het volk. Dat is hoe het nor-
maal gesproken ging. Maar Habakuk draait het om. Hij klaagt
God aan. Hij roept: “Hoe lang nog, Heer, moet ik om hulp roe-
pen en luistert U niet”. Hij zegt: “lk zie slechts verwoesting en
geweld, (...) het recht wordt verdraaid’’. U heeft uw volk belof-
ten gedaan, maarik zie het niet terug. Waarom?! (Hab. 1:1-4).

Het is een klacht waar ik me in kan vinden. Als ik lees over moderne
slavernij, martelingen, onderdrukking, onrecht, over machthebbers
die over lijken gaan. Als ik de wereld om mij heen bekijk en de ellen-
de zie die we veroorzaken, tegelijk met alle onverschilligheid. Dan
komt in mij dezelfde klacht op. Hoe lang nog, Heer! Het klopt niet!
Waar zijn uw beloften? God antwoordt op de klacht van Habakuk.
Hij zegt dat de Babyloniérs zullen komen om het onrecht van het
volk te straffen. Het is niet het antwoord dat Habakuk verwachtte,
geen geruststellend antwoord. Gechoqueerd brengt hij daarom een
tweede klacht bij God. De oplossing lijkt erger dan het kwaad!

Het kwaad heeft niet het laatste woord

0ok nu geeft God antwoord: “De rechtvaardige zal leven door zijn
trouw” (Hab. 2:4). Degenen die ondanks alles vertrouwen op God
zullen aan het langste eind trekken. Want God laat zien dat alles
meewerkt aan zijn plan, ook al kun je het nog niet zien. Ook als de
dingen totaal niet lijken te kloppen, dan nog heeft God het in zijn
hand. Het kwaad heeft niet het laatste woord en het geweld zal niet
winnen. God komt zijn beloften na. Hij maakt alles nieuw.

Habakuk reageert met een prachtige psalm: “Al zou de vijgenboom
niet bloeien, en er geen opbrengst aan de wijnstokken zijn, (...)
nochtans zal ik juichen in de HERE, jubelen in de God van mijn heil”
(Hab. 3:17-18 NBG’51). Dat woordje, nochtans, is een

van de sterkste geloofswoorden die er zijn. Al lijkt

alles tegen te zitten, al lijkt niets te kloppen, al zien

we Gods beloften niet, nochtans...

Een woord waar ik troost uit kan putten
Nochtans. Het is een woord waar ik troost uit kan putten. Een woord
datenerzijds erkent dat het soms niet klopt maar tegelijkertijd daar
niet in blijft steken. Het is een woord dat mij moed geeft om verder
te gaan, vol vertrouwen op de God die redt.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.



40

praktijkcentrum

vyonr snderzoek an diemstverlening in de karken

Vragen en uitdagingen

Alles om ons heen beweegt. Wat betekent dat voor de kerk? Het
Praktijkcentrum ondersteunt kerken bij vragen en uitdagingen.
Daarbij brengen we in kaart wat er speelt in de kerken en luisteren
we naar de vragen die uit de samenleving opkomen. Zo bouwen we
aan actuele kennis, die we inzetten voor advisering, toerusting en
begeleiding.

Vrijblijuend adviesgesprek

Wil een kerkenraad of werkgroep een avond pas op de plaats
maken? Een gesprek hebben over roeping, visie en de toekomst van
de gemeente? Een plan of project voorleggen aan een extern advi-
seur? Vraag dan een vrijblijvend adviesgesprek aan. Meer weten?
Neem contact op met Annemarie Roth: info@praktijkcentrum.org.

Begeleiding m/v
Sinds de besluiten van de synode van de GKv over m/ven ambt wordt
het Praktijkcentrum regelmatig benaderd om gemeenten te bege-
leiden. Wij stemmen deze begeleiding altijd af met deputaten m/v
in de kerk. Dat betekent dat we kerken, als het gaat om een eerste
gesprek, doorverwijzen naar deputaten. Gaat het om een langer tra-
ject, dan ondersteunen we graag.
Het Praktijkcentrum neemt als
procesbegeleider geen inhoude-
lijk standpunt in over m/v en
ambt. Neem voor meer informa-
tie contact op metJannetde Jong:
jdejong@praktijkcentrum.org.

Cursus Jeugdpastoraat

Door de cursus Jeugdpastoraat willen we werkers binnen de kerken
helpen om jongeren en de wereld van jongeren te leren kennen.
Waarbij we ons uiteraard concentreren op de betekenis van pasto-
raat. Wat zijn ontwikkelingen waardoor jongeren bij Christus van-
daan kunnen groeien? Waardoor is het extra lastig voor ze om naar
Hem te gaan? Leer niet alleen jezelf kennen met al je kwaliteiten,
maar ontdek ook je grenzen. Meer informatie: Anko Oussoren, aous-
soren@praktijkcentrum.org.



KERKRECHT

De term is al langer bekend, maar als kerkordelijk verschijn-
sel is hij tamelijk nieuw: de voorganger. Hij wordt geintro-
duceerd in de generale regeling voor de kerkdiensten, die in
2017 door de GKv-synode is vastgesteld. De CGK en de NGK
kennen een dergelijke regeling niet, maar de omstandighe-
den en voorwaarden zijn vergelijkbaar.

Vanouds zijn we gewend dat een predikant de voorganger is. Dat
hoefde nauwelijks geregeld te worden; dat sprak vanzelf. En inder-
daad was het ook nauwelijks geregeld. Kerkordes bepalen wel dater
kerkdiensten gehouden moeten worden, dat daarin gepreekt moet
worden en dat doop en avondmaal moeten worden bediend. Maar
wie dat dan moet doen, staat er meestal niet bij. Wel dat het de
kerkenraad is die het initiatief neemt en de verantwoordelijkheid
draagt.

Bedienaar

Dat niet-benoemen van de bedienaar had een reden. Je vond het
ook al in de belijdenisgeschriften. Wanneer die spreken over de
verkondiging van het evangelie en de bediening van de sacramen-
ten, gaat het steeds over Christus en zijn Geest enerzijds en de
levende gelovigen anderzijds. De bedienaar is slechts bedienaar;
als zodanig wordt hij een enkele keer terloops genoemd (NGB art.
34, HC zondag 28). Want Woord en sacrament zijn er niet voor de
bedienaar; de bedienaaris er ten dienste van dat Woord en van die
sacramenten (NGB art. 30, vergelijk KO art. B9.1, AKS art. 11.1, KO-
CGK art. 16).

Hetis dan ook alleen maar ter wille van de kwaliteit
van die bediening dat deze dienst als regel wordt
toevertrouwd aan goed opgeleide predikanten. Die
niet uit zichzelf optreden maar ertoe geroepen zijn
en die zich onder toezicht stellen van de kerkelijke
vergaderingen. Maar naast predikanten kunnen er
ook anderen zijn die voorgaan in een kerkdienst.
Inmiddels zijn die anderen er in diverse soorten:
theologische studenten die hun (preek)stage doen, afgestudeerde
theologen en kerkelijk werkers met preekbevoegdheid en natuur-
lijk de preeklezer. Al deze personen vallen onder het verzamelbegrip
‘voorganger’.

Ordein de liturgie
Zonder voorganger gaat het niet, zegt de nieuwe regeling (art. 1.1).



42

aye.30104 Ap1jua sueH @

Dat is een keuze die niet door de Bijbel wordt opgelegd maar er wel
goed bij past. Te denken valt aan 1 Korintiérs 14, waar Paulus com-
mentaar geeft op de soms wat chaotische toestanden daar: “Wan-
neer u samenkomt draagt iedereen wel iets bij”. Paulus brengt er
enige ordening in. Hij beperkt vooral het aantal sprekers, zodat de
ene bijdrage niet door de andere wordt verdrongen.

In de kerkelijke traditie heeft dat ertoe geleid dat er vaak maar één
spreker overbleef: de predikant, en bij diens afwezigheid de preek-
lezer. Inmiddels weten we hoe waardevol het kan zijn wanneer ook
anderen een bijdrage leveren, niet alleen als voor-
lezer maar ook met een getuigenis, een lied of een
gebed. De genoemde regeling geeft daar expliciet
ruimte voor: “De kerkenraad of de voorganger kan
ook anderen een taak laten vervullen of een bij-
drage laten verzorgen, als dat de opbouw van de
gemeente dient” (art. 1.5).

Maar dan blijft er nog die ene voorganger. Zijn taak
is niet direct om de bijdrage van anderen te con-
troleren op schriftuurlijk gehalte; dat kan er wel bij horen maar is
niet altijd mogelijk en zeker niet altijd noodzakelijk. Zijn taak ten
opzichte van die anderen is eerder om ruimte voor hen te maken
en hun bijdrage zo een goede plek te geven in de kerkdiensten. Hij
voorkomt dat de ene bijdrage de andere verdringt. Hij verbindt
juist het een met het ander, zodat het de gemeente inderdaad kan
opbouwen. De voorganger als verbindende persoon.

Sprekend door de ene Geest

De voorganger is ondertussen meer dan een presentator. Zijn pri-
maire taak is “om de gemeente te groeten in de naam van de Heer,
aan de gemeente het woord van God te bedienen, de gemeente voor

Het bedienen
van de doop is
voorbehouden
aan
predikanten



te gaan in de gebeden en de gemeente bij het heengaan te zegenen
in de naam van de Heer” (art. 1.1). Hij vertolkt de kostbare woorden
van onze God. Tegelijk is hij de tolk van de gemeente in haar gebed
tot God. Zo legt hij verbinding tussen God in de hemel en Gods
gemeente hier op aarde. Ja, dat is een indrukwek-

kende taak. Een voorrecht om te mogen doen, -
Natuurlijk is de voorganger hierin niet onmisbaar,

net zoals een kerkdienst niet onmisbaar is: iedere

christen kan voor zichzelf de Bijbel lezen en tot God

bidden. Maar zoals het een feest is om Gods grote

dadensamen tevieren als zijn gemeente, in de kerk-

dienst, zo is het ook een bijzondere ervaring om het

evangelie ‘aangezegd’ te krijgen. En dan maar niet door een vriend
of toevallige huisgenoot, maar door iemand die zich daartoe door
de kerkenraad en de gemeente, en daarmee door God zelf geroepen
weet. Het onderstreept het gezag van dit Woord.

Het past daarbij dat de voorganger ook voorgaat in de gebeden. Hij
brengt het antwoord van de gemeente over aan zijn Opdrachtge-
ver. Zo verbeeldt de voorganger dat hier niet maar een losse groep
bijeen is van mensen die bezig zijn om ieder op eigen manier hun
religieuze gevoelens te uiten. Hier is een gemeenschap die zich één
weet door de Geest van God en die daarom ook als met één mond
kan spreken. Nogmaals: de voorganger als verbindende persoon.

Verschil in bevoegdheden

De bevoegdheden van een voorganger zijn niet altijd dezelfde. Wie
geen preekbevoegdheid heeft, mag wel voorgaan, maar dan met
de preek van iemand die wel preekbevoegd is (art. 1.3). Ook is het
bedienen van de sacramenten en het verrichten van officiéle kerke-
lijke handelingen voorbehouden aan predikanten (art. 1.4).
Regelmatig gaan er stemmen op om deze beperkingen los te laten.
Zois er binnen de NGK ruimte voor plaatselijke ker-

ken om ook andere personen uit de eigen gemeente oo :
te laten voorgaan, inclusief het houden van een

zelfgeschreven preek. En binnen de GKv hebben

deputaten kerkrecht opdracht om na te gaan of ook

aan niet-predikanten de bevoegdheid kan worden

verleend om bijvoorbeeld een huwelijk kerkelijk te

bevestigen.

Het is goed dat hierover wordt nagedacht. Ik loop

niet op de resultaten van die bezinning vooruit. Wel

stel ik dat het niet erg is wanneer er een bepaald verschil overblijft
in bevoegdheden. Het gaat immers niet om de (gelijke) rechten van
de voorganger; het gaat om de rechten van het Woord, van de sacra-
menten en van de gemeente. De voorganger is daarin de dienaar, in
dienst van de verbinding tussen God en zijn gemeente en tussen de
gemeenteleden onderling. De bevoegdheden die hij ontvangt, moe-
ten daarop zijn aangepast.

Kornelis Harmannij is predikant in Best en deputaat kerkrecht.



-
_ Bepey
"\‘

Zuiver

Heer, U bent in zoveel zichtbaar
Voelbaar, merkbaar, maar wij zijn
Zo ontwend U te herkennen
Ongeinteresseerd, onrein

Bezig met geschikte regels

Of soms juist met 6ns gevoel

U ontmoeten schuift naar achter
En zo missen wij uw doel

Wij vergaderen en plannen
Zoeken naar de goede toon
Kunnen niet aan ‘heilig’ wennen
Alles blijft maar heel gewoon

’t Is doorspekt met onvermogen
Alles wat wij voor U doen

Maar we willen U verhogen

En niet zelf weer op de troon

Help ons Heer, geef ons uw zegen
Maak ons door uw offer rein

Kom ons halverwege tegen

Laat uw huis vol glorie zijn

Heer, wees trots op ons als Vader
Laat ons stralen voor uw troon

In het licht van uw genade
Schoon en zuiver door uw Zoon

Anne Lies Mossel-de Kievit

aye.30104 Ap1jua sueH @




