
2|2021

Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Samen verder…  
als kerk onderweg

Nieuwe vormen van verbondenheid

Jeugdwerk opnieuw doordenken

Maar willen we wel dezelfde kant op?

Diaconaat als tafeldienst: breken en delen



2 3

I N T R O D U C T I E

Samen verder in het doolhof
Hoe ziet de kerk er straks uit? Gaan we gewoon op dezelfde 
weg door, of gaan we nu echt van alles anders doen? Waarom 
zijn we eigenlijk kerk? Wat willen we bereiken in het jeugd-
werk? En hoe zorgen we ervoor dat iedereen enthousiast 
blijft, of juist weer wordt? De onzekerheid, de vragen kunnen 
ons het gevoel geven alsof we in een groot doolhof zitten. Hoe 
lopen we dan samen door dit doolhof heen?

Als kind vond ik doolhoven helemaal geweldig. Met anderen een 
wedstrijdje doen om zo snel mogelijk het einde te vinden. Soms best 
lastig, zomaar verdwaalde ik en liep vast. Van een van de doolhoven 
weet ik nog goed dat er in het midden een hoge toren stond. Vanaf 
die toren kon ik precies zien hoe er gelopen moest worden. Als ik 
daar stond, leek het zo eenvoudig.

Ideeën, verlangens, onzekerheden en verwarring
Ik deel dit met jullie omdat het beeld van een doolhof past bij wat 
ik zie in heel veel kerken. Er is veel in beweging. Voor de coronacrisis 
was er al veel verwarring en het lijkt erop dat dit nu enorm is ver-
sterkt. Niet alles daarvan is direct zichtbaar, doordat ontmoetin-
gen en samenkomsten nog steeds veel beperkingen kennen. Maar 
het nadenken gaat wel door en levert uitdagende initiatieven en 
nieuwe perspectieven op. Ook omdat kerkleden het afgelopen jaar 
meer dan ooit gekeken hebben naar andere kerken. Al die ideeën, 
verlangens en onzekerheden kunnen ons zomaar het gevoel geven 
dat we in een doolhof zitten. Een doolhof waar de een snel door-
heen wil, de ander onderweg verschillende dingen wil doen en weer 
een ander met angst en beven naar de toekomst kijkt. Hoe blijven 
we met verlies van zekerheden en structuren aan elkaar verbonden 
in de missie en liefde van Jezus Christus? Hoe kunnen we van hieruit 
christelijke gemeenschappen vormen?

Aanwezig zijn
In deze Dienst willen we wat lijnen aangeven die bijdragen aan 
hoopvol en levendig kerk-zijn. De weg door het doolhof is een weg 
die je samen loopt. Ga als kerk niet van alles voor mensen doen. Trek 
met elkaar op. Ga samen eten. Wees biddend aanwezig. Je aanwe-
zigheid als christen is waardevol in zichzelf. Deel met elkaar de pijn 
die corona heeft aangericht. Ook in de manier waarop we kerk zijn 
geweest. Elkaar weten te vinden en vast te houden, bleek een uitda-
ging die vaak te groot was. Mijn hoop is dat dit ons dwingt om naar 
Jezus te kijken. De kracht van het evangelie te zien. En van Jezus te 
leren hoe Hij gewoon aanwezig was tussen de mensen. 

Inhoud
I N T R O D U C T I E  Samen verder in het doolhof  3
Anko Oussoren

I N S P I R A T I E  Nieuwe vormen van verbondenheid  4
Remmelt Meijer

P R A K T I J K V O O R B E E L D  Zijn waar de mensen zijn  9
Theodoor Meedendorp

C O L U M N  Vloeibare tijden  14
Gerben de Wild

J E U G D W E R K  Zorg voor vriendschap en vreugde  15
Anko Oussoren

H A N D R E I K I N G  Samen verder…  20
Jannet de Jong

B I J B E L S T U D I E  Het leven is kort  25
Janita Geertsema

D I A C O N A A T  Breken en delen  26
Erica Meijers

K E R K P U N T   31

V R A A G  &  A N T W O O R D  Wat mag ik als preeklezer?  32
Jaap van den Bos

W E R K E R  I N  D E  K E R K  Meer oog voor ouderen  35
Suzanne van Lokhorst

K E R K R E C H T  Taakverdeling en verantwoordelijkheid  36
Leendert Verheij

G E D I C H T  Teruggeven  40
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: Al die vragen en onzekerheden kunnen ons zomaar het gevoel 
geven dat we in een doolhof zitten

Dienst†
69e jaargang
Nummer 2, 2021

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Dienst verschijnt vier keer per 
jaar.

Redactie
Gienke Boersma-Vreugdenhil 
Kees van Dusseldorp, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren
Derk Jan Poel
Annemarie Roth, 
redactiesecretaris
Peter Sinia
Jacqueline van der Ziel-Visser, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en 
adreswijzingen schriftelijk of 
per e-mail aan de administratie 
doorgeven.
Abonnementsgeld te voldoen na 
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 13,25 per jaar. 
Blokabonnement vanaf 10 ex.:  
€ 8,20 per jaar. 

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2021 - uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

Anko 
Oussoren



54

Kerk en corona Kerk en corona

I N S P I R A T I E

Nieuwe vormen van verbondenheid
Ontmoetingen rond de tafel: vertel elkaar over pijn en hoop

Remmelt 
Meijer

Hoe zal dat zijn als straks de kerk weer open kan, als we weer 
kunnen nadenken over kerk-zijn na corona? Ik weet dat ver-
schillende kerkenraden hiermee bezig zijn. Maar het is niet 
heel gemakkelijk. Je wilt weer samenkomen en verdergaan 
vanuit nieuwe hoop. Maar waar begin je? En durven we na een 
periode van beperking weer contact te maken met diepere 
verlangens? Ik pleit voor twee elementen in een proces van 
wederopstanding van het kerkelijk leven: voel de pijn en ga 
vooral veel samen eten. In mijn ogen gaat het om een geeste-
lijk én om een heel fysiek proces. Al het andere komt daarna 
wel (of niet).

Voel de pijn
Samen met Peter Wierenga schreef ik een boekje over kerk na coro-
na: Herkerken –  De toekomst van geloofsgemeenschappen. Daarin 
pleiten we voor een herwaardering en opnieuw leven inblazen 
van kleine gemeenschappen binnen de kerk. Wat we niet zo sterk 
benoemd hebben, is de pijn over corona. Het rouwproces waar 
velen van ons nog middenin zitten. Wat ik nu merk, is dat de pijn 
van wat meer dan een jaar corona heeft teweeggebracht, nog veel 
sterker is geworden. Zo sterk dat je daar niet omheen kunt. De eer-
ste stap is daarom: voel de pijn! Geef die een plek, benoem hem, heb 
er oog voor, maar kijk dan ook echt goed. De pijn vanwege corona is 
namelijk niet alleen de pijn om het verlies van een manier van kerk-
zijn die achter ons ligt en niet meer terugkomt.

De coronapijn is terecht en soms diep, maar daar-
onder zit bij een groeiend aantal mensen een ande-
re pijn, die verdergaat. Alleen onze coronamoeheid 
benoemen en onze wonden likken, kan wel heel 
pastoraal lijken, maar gaat ons niet brengen bij het 
punt waar het de komende jaren echt om zal gaan. 
Corona maakt een leegte in ons kerk-zijn zicht-
baar: als kerkdiensten en de organisatie stilvallen, 

is er ineens een stuk minder verbinding. We hadden te weinig een 
antwoord op het wegvallen van de fysieke kerkdiensten. Elkaar 
weten te vinden en vast te houden, bleek vaak een uitdaging die te 
groot was. Corona laat ons de pijn voelen van een manier van kerk-
zijn die niet vraagt om een snelle reparatie, maar om zoeken naar 
genezing. Dat gaat over nieuwe vormen van verbondenheid naast 
de kerkdienst. Om relaties die verdergaan dan organisatie en losse 
activiteiten.

Ga samen eten
De eerste reflex die ik verwacht na corona is: weer terug naar onze 
kerkelijke business as usual. Een focus op fysieke kerkdiensten en 
de gebruikelijke andere activiteiten. Heerlijk als het weer kan en 
ergens lijkt er niets mis mee. Wie de pijn van zojuist nog niet ver-
geten is, doet er beter aan in te zetten op een groter feestje: zoek 
elkaar op. Bouw zo nodig de kerkzaal door de week 
om als eetzaal en stimuleer dat groepen gemeen-
teleden bij elkaar aan tafel terechtkomen. En vertel 
elkaar de verhalen van pijn en van hoop. Deel de 
vreugde. Dank God, breek het brood en deel de wijn. 
Bouw het feest rond de tafels en laat dat maanden 
mogen duren – ik meen het serieus. Dat wat we het 
meest gemist hebben is elkaar. Het is niet goed dat 
de mens alleen is, maar dat was maandenlang wel vaak de situatie. 
Vier de nieuwe ruimte en doe dat door in te zetten op relaties. Rela-
ties die de samenleving mist, maar die de kerk ook te lang gemist 
heeft. Want hier ligt de kracht van het lichaam van Christus: weer 
verbonden te zijn in eenheid, geloof, hoop en liefde.

Wie een proces van vernieuwing en nieuw elan wil stimuleren, kan 
zo veel verbinden aan deze tafels van hoop. De maaltijden kunnen 
in alle groottes, vormen en samenstellingen plaatsvinden. Ze hoe-
ven niet meteen in een systeem te passen van nieuwe kringen. Ga 
eerst vooral dingen doen met elkaar en het belangrijkste daarbij 
is: samen eten. Omdat de vroege kerk rond de tafels geboren is en 
bekendstond om haar vitaliteit. En omdat eettafels plekken zijn 

Corona maakt een 
leegte in ons kerk-zijn 
zichtbaar

Aan tafel 
wordt het 

gesprek 
als vanzelf 

gevoerd

Bouw zo nodig de 
kerkzaal door de 

week om als eetzaal



6 7

Kerk en coronaKerk en corona
waar je gemakkelijk de deur naar de straat openzet en gasten laat 
meegenieten. Omdat het plekken zijn waar het gesprek als van-
zelf gevoerd wordt. Waar ideeën geboren en geloof gedeeld kan 
worden. Ik ben voorstander van bezinning en vormen van visie en 
beleid, maar ik pleit er van harte voor om dat beleid in te zetten 
vanuit ontmoetingen rond de tafel. Niet zonder eten en drinken en 
niet zonder diepe menselijke verbondenheid.

Minder vergaderen, meer doen
We zijn gewend om visie en beleid – op woorden en op papier – in 
te zetten. Ik niet minder. Maar ik leer wel steeds meer dat beleid 
en visie niet gaan zonder doen. Doe vooral iets. Samen maaltijden 

organiseren brengt veel doen mee, zonder activisme en zonder 
tegelijk functioneel te worden. We hebben elkaar weer zo nodig. 
En als we dat voelen, kunnen we de afhakers mee laten eten wel-
licht. Al met al kom je zo terecht in een beweging 
die meer vanuit de gemeente is dan vanuit de ver-
gadertafels.

Een kerkenraad die hier werk van maakt, zal min-
der vergaderen en meer aan tafel zitten met allerlei 
groepen en kringen. Een lunch met moeders met 
jonge kinderen inclusief oppas tijdens het eten. 
Een bring your own food-avond met jongeren. Wijk-
groepen, kringen, buurtgroepen –  de mogelijkheden liggen voor 
het oprapen en de uitvoering is niet moeilijk. En dan van daaruit in 
kleine stapjes verder. Ook hier het missionaire perspectief ruimte 
geven, vanuit de simpele vraag: wat zou je voor je eigen buurt wil-
len? Organiseer maaltijden per buurt of wijk. Bij zulke buurttafels 
bijvoorbeeld is de stap miniem om naar buiten te kijken én te gaan. 
Gewoon dingen doen die dichtbij liggen. Je kunt zelfs speciale 
afhaakdiners organiseren voor hen die zich niet meer verbonden 
voelen: vertel nog één keer je verhaal en wij luisteren naar je.
Het is wel het net aan de andere kant uitwerpen: we waren dit zo 
niet gewend. Ik geloof dat op die momenten dingen gaan gebeuren 
die ons laten zien hoe de kerk van morgen eruit kan zien.

Gebrokenheid in de ogen kijken
Wat ik voorstel, is om daarbij alle ruimte te geven aan de pijn en het 
gemis van de afgelopen coronaperiode. En om daarbij dan ook een 
geestelijke beweging te maken: met die pijn naar het kruis gaan. 
Concreet gaat dat over de vraag of we de gebro-
kenheid kunnen verbinden met het evangelie van 
het kruis en dus te zien op Christus. Wie vitaliteit 
verlangt, zal de gebrokenheid in de ogen moeten 
kijken.

Heel concreet denk ik aan drie groeperingen waar 
die gebrokenheid en pijn sterk spreken: de jonge-
ren, de afhakers en de samenleving. In een onlangs 
gepubliceerd onderzoek van de EO en het Neder-
lands Dagblad onder duizend christenen blijkt dat vooral jongeren 
tijdens de tweede coronagolf afhaakten. Het zijn jongeren die als 
kritiek op de kerk hebben dat deze meer met corona dan met geloof 
bezig was. En het zijn jongeren die zelf aan de bel moesten trekken 
om contact te krijgen binnen de kerk. Zonder er dieper op in te gaan, 
wil ik aangeven: zoek die pijn op. Die zit daar, bij jongeren. Luister 
eerst en vooral naar hun verhaal. Net als naar de gezinnen die ook 
weinig gehoord en gezien zijn in de afgelopen periode, volgens dit 
onderzoek. Kortom, luister naar de afhakers. Wat is hun pijn? Wat 
zegt hun verhaal over kerk-zijn?

Ten slotte lees ik dat 41 procent van de ondervraagden aangeeft dat 
de kerk tijdens corona meer het voortouw in de samenleving had 

Een gekrui­
sigde staat 

centraal in onze 
geloofsgemeen­

schappen

Ik leer steeds meer 
dat beleid en visie 

niet gaan  
zonder doen

Kunnen we de 
gebrokenheid 

verbinden met het 
evangelie van het 

kruis?



8 9

Kerk-zijnKerk en corona
moeten nemen. De vraag ‘waar was de kerk in de samenleving?’ 
leeft dus wel degelijk. Het is een deel van onze gezamenlijke pijn. 
Niet overal even sterk en er gebeurde op veel plaatsen gelukkig van 
alles, maar er was ook veel navelstaren. Dat was al zo voor corona 
en dat is helaas niet echt overtuigend doorbroken in deze crisis, ter-
wijl er alle aanleiding toe was.

Het evangelie van het kruis
Waarom beschrijf ik dit als cruciale processtap voor het opnieuw 
leven inblazen van de gemeente? Omdat ik in deze tijd na Pasen 
weer meer dan ooit overtuigd ben door het evangelie van het kruis. 
Lees een bijbelgedeelte als 1 Korintiërs 1:17-25 en je staat weer oog 
in oog met de kern van ons geloof. We geloven niet in een maakbare 

wereld, maar in het evangelie van het kruis. Een 
gekruisigde staat centraal in onze geloofsgemeen-
schappen. Dat betekent concreet dat we de diepere 
pijn die er al jaren ligt met dat kruis moeten leren 
verbinden. Laat niet de harde kern van de gemeen-
te, maar laten liever die rafelige randen ons vertel-
len hoe we leren opnieuw kerk te zijn.

De pijn over de coronacrisis in de kerk dwingt ons 
terug te gaan naar de kracht van het evangelie. 

En dat kan alleen als we zien waar het breekt en waar alle goede 
bedoelingen toch tekortgeschoten zijn. Volgens mij komt er juist 
dan echt ruimte voor diepe verandering en een nieuw elan dat wél 
verschil gaat maken.

Remmelt Meijer is theoloog en 
coach. Vanuit CRUX werkt hij als 
kerkbegeleider. Als kerkpionier is 
hij verbonden aan Hemelsbreed 
in Amsterdam Zuidoost. 

Met Peter Wierenga schreef 
hij een boek over het grotere 
verhaal van kerk en corona: 
Herkerken – De toekomst van 
geloofsgemeenschappen (uit-
geverij Vuurbaak € 16,99).

De pijn over de 
coronacrisis dwingt 
ons terug te gaan 
naar de kracht van 
het evangelie

P R A K T I J K V O O R B E E L D

Zijn waar de mensen zijn
Over ‘presentie’ als kernkwaliteit van kerk-zijn

Theodoor 
Meedendorp

Een kleine zeven jaar geleden werd ik benaderd om voorgan-
ger van de multiculturele kerk Hoop voor Noord te worden. 
In de gesprekken daarover werd mij gevraagd om dan ook in 
Amsterdam-Noord te komen wonen. Niet alleen om dicht bij 
de leden van de kerk te wonen. Maar ook om dicht bij de niet-
leden van de kerk te kunnen zijn, relaties met hen aan te kun-
nen gaan en onderdeel te worden van hun directe omgeving.
 

Deze vraag past helemaal bij de manier waarop de multiculturele 
kerk Hoop voor Noord in Amsterdam-Noord kerk wil zijn. We willen 
zo veel mogelijk ‘zijn waar de mensen zijn’ in plaats van een aanbod 
te creëren waarvoor we mensen uitnodigen en waar zij vervolgens 
naartoe moeten komen. In navolging van een God die in Jezus naar 
mensen toe komt en mét mensen is: “Het Woord is mens geworden 
en heeft bij ons gewoond, vol van goedheid en waarheid” (Joh. 1:14). 
Deze presentiebenadering heeft gevolgen voor de manier van kerk-
zijn en levert ook belangrijke inzichten op.

Huiskringen, taalgroepen en buurtgroepen
Zo werken we, naast ons algemene aanbod van samenkomsten 
op zondag en cursussen doordeweeks, met kleine en middelgrote 
gemeenschappen waarin relaties centraal staan. Naast huiskrin-
gen, die we steeds meer geografisch zijn gaan indelen, hebben we 
ook taalgroepen en buurtgroepen. Een taalgroep 
bestaat uit mensen met eenzelfde culturele ach-
tergrond en eenzelfde taal. De relaties lopen dus via 
de taal en cultuur. Zo komen Iraniërs en Afghanen 
doordeweeks samen om elkaar te ontmoeten, met 
elkaar te eten en in het Farsi te kunnen aanbidden 
en de Bijbel te lezen. Voor veel leden van deze groep 
is dit hun kerk, terwijl ze veel minder betrokken 
zijn bij de centrale zondagse samenkomsten van 
Hoop voor Noord. Het onderdeel-worden van deze 
gemeenschappen loopt via de verschillende relaties die op allerlei 
manieren zijn gelegd en verder groeien in deze groepen.
Een buurtgroep is een kleine kring van mensen die allemaal bij 
elkaar in dezelfde buurt wonen. Zij willen er niet alleen zijn voor 
elkaar, maar ook voor de mensen die om hen heen wonen. Daar wor-
den dan ook tijd en energie voor vrijgemaakt. Om relaties te leggen 
en te onderhouden met buurtbewoners. Om ritjes naar het zieken-
huis te maken, kopjes koffie te drinken en te luisteren naar verha-
len. Om samen de buurt schoon te maken of samen een buurtmaal-

In de buurtgroep 
willen we er voor 
elkaar zijn en ook 

voor de mensen die 
om ons heen wonen



10 11

Kerk-zijnKerk-zijn
tijd vorm te geven. Inzet voor een buurtgroep en een buurt betekent 
vervolgens ook dat er minder tijd overblijft om je in te zetten voor 
Hoop voor Noord als geheel en de activiteiten en samenkomsten die 
de kleine groepen overstijgen.

Op allerlei manieren proberen we, met vallen en 
opstaan, zegenend aanwezig te zijn. Dit geldt voor 
de kerk als geheel, maar net zo goed voor de afzon-
derlijke groepen. Dit zegenend aanwezig zijn, kan 
ertoe leiden dat mensen graag bij de gemeenschap 
willen horen, hoewel ze (nog) geen christen zijn. 
Dit onderdeel-worden van de gemeenschap vinden 
we belangrijk, omdat we ervan overtuigd zijn dat 
juist binnen die gemeenschap de relevantie van het 

evangelie ontdekt kan worden. Hierbij zijn mensen die willen mee-
doen niet slechts toeschouwers of gasten maar geven we ze, waar 
mogelijk, ook verantwoordelijkheden als ze zelf graag iets willen 
bijdragen aan de gemeenschap.

Streven naar gelijkwaardigheid in relaties
Het present-zijn in mijn buurt heeft mij ook belangrijke dingen 
geleerd, die ik mensen persoonlijk, maar ook kerkgemeenschappen 
als geheel, toewens. Je kunt zomaar gaan rondlopen in je omgeving 
met het plan dingen vóór mensen te gaan doen in plaats van samen 
mét hen op te trekken. Als je dingen vóór mensen gaat doen, word jij 
de hulpverlener. En de ander wordt degene die geholpen moet wor-

den. Maar samen met mensen optrekken, leidt tot 
meer gelijkwaardige relaties en geeft meer waar-
digheid aan die ander. Ik ben niet alleen het luiste-
rende oor voor mijn oudere buurman die regelmatig 
zijn verhaal kwijt moet en kampt met lichamelijke 
ongemakken. Ik ben ook degene die blij is met zijn 
handige handen die mijn stoel repareren. En ik ben 
dankbaar dat hij, als wij als gezin in quarantaine 
moeten, graag een boodschap voor ons doet.

Het zo veel mogelijk streven naar gelijkwaardigheid in relaties, ook 
tussen mensen die heel verschillend zijn, helpt om afhankelijkheid 
te blijven ervaren. Je bent niet alleen afhankelijk van anderen, maar 
ook afhankelijk van de genade van God. In de rol van hulpverlener 
wordt maar al te vaak je kracht en onafhankelijkheid ten opzichte 
van de ander benadrukt. Maar juist kracht en onafhankelijkheid 
helpen niet mee aan het begrijpen en ervaren van het goede nieuws 
van Jezus.

Aansluiten bij wat God al aan het doen is
Een tweede les die ik geleerd heb, is dat ik mag aansluiten bij wat 
God al aan het doen is in de omgeving waar ik terechtkom. Hij is 
daar al aanwezig. Soms heel duidelijk, waar dingen in zijn naam 
gedaan worden. Soms wat meer verborgen, in de goede dingen die 
niet in zijn naam gedaan worden, maar naar mijn overtuiging wel 
het gevolg zijn van Gods algemene genade. Dat geeft een enorme 
rust. Het hangt niet van mij af. God is al aan het werk en daar mag 

ik bij aansluiten en mijn eigen rol spelen. Met soms verrassende uit-
komsten.
Zo werk ik als vrijwilliger al jaren samen met een 
buurtbewoonster in een buurtmaaltijdproject. Zij 
staat uren in de keuken en heeft een groot hart voor 
de armere, oudere en eenzame mensen in de buurt. 
Met niet-aflatende energie blijft zij zich daarvoor 
inzetten. Ook in coronatijd. Voor mij een voorbeeld. 
Toen ik haar een keer vroeg wat het voor haar bete-
kende met christenen en de kerk samen te werken, 
vertelde zij mij dat ze daardoor veranderd was. Had 
ze eerder meer negatieve vooroordelen over statushouders, nu pro-
beert ze iedereen gelijk te benaderen. “Want we zijn allemaal men-
sen en hebben allemaal recht op een warme maaltijd.”

Meer priester dan prediker
Als derde punt ervaar ik dat je door present te zijn meer priester 
dan prediker bent. En als het moment geschikt is om iets te mogen 
zeggen, dat daar dan de priesterlijke aanwezigheid aan voorafgaat. 
Niet slechts als middel tot het eigenlijke doel, het verkondigen van 
het evangelie. Maar als waardevol doel in zichzelf, namelijk Jezus 

Moment 
voorafgaand 

aan een 
doopbediening 

in Hoop voor 
Noord

Op allerlei manieren 
proberen we, met 
vallen en opstaan, 
zegenend aanwezig 
te zijn

Geen dingen vóór 
mensen gaan doen, 
maar samen mét hen 
optrekken

Het hangt niet van 
mij af, God is al aan 

het werk en daar 
mag ik bij aansluiten



12 13

Kerk-zijnKerk-zijn
Christus vertegenwoordigen die in je woont. Waarbij je de reactie 
van de ander, de mogelijkheid van verkondiging en de vrucht die dat 
eventueel oplevert, volledig aan God laat. Petrus bemoedigt daar-
mee zijn lezers, die hij eerder opgeroepen heeft een heilig priester-
schap te vormen: “Erken Christus als Heer en eer Hem met heel uw 
hart. Vraagt iemand u waarop de hoop die in u leeft gebaseerd is, 

wees dan steeds bereid om u te verantwoorden. Doe 
dat dan vooral zachtmoedig en met respect, houd 
uw geweten zuiver” (1 Petr. 3:15-16).

Het aanwezig zijn bij mensen en voor hen bidden, 
ook als ze zichzelf geen christen noemen, heeft in 
zichzelf waarde, God wil het gebruiken. Op deze 
manier kan ik een schakel zijn tussen God en men-
sen. Van dat bidden voor en met mensen, naast 
dingen met en voor hen doen, probeer ik dan ook 

steeds meer een gewoonte te maken. Zoals het inmiddels een vast 
ritueel geworden is om met een niet-christelijke kennis van mij om 
de zoveel tijd naar het graf van zijn vader te gaan. Waarbij ik op de 
begraafplaats bij het graf steeds het verzoek krijg om een gebed uit 
te spreken.

Aanwezig zijn als kerk en christen, met de nadruk op zijn, is niet 
gemakkelijk. Juist in een tijd waarin veel mensen het moeilijk vin-
den om te wortelen en langetermijnrelaties aan te gaan. Die tijd 
beïnvloedt ook christenen met een missionair verlangen. Ze worden 
ongeduldig, en krijgen bijgevolg de neiging niet-aanwezig te zijn 
en snel af te haken. Tegelijkertijd ligt er ook een kans. Juist in een 
tijd met veel vluchtige momenten, oppervlakkige relaties en korte

termijndenken kunnen kerken en christenen het verschil maken. 
Mits zij bereid zijn vol te houden en trouw te blijven in relaties en 
omstandigheden. Ook als het tegenzit, moeilijk wordt of er niets 
nieuws meer te beleven lijkt.

Blijf het grotere plaatje zien
Belangrijk is om als kerk en christen altijd het grotere plaatje te blij-
ven zien. Het perspectief van het Koninkrijk dat jouw eigen leven, 
bestaan en grenzen overstijgt. Het bemoedigt mij enorm als ik luis-
ter naar de getuigenissen van volwassenen die wij in Hoop voor 
Noord mogen dopen. Heel vaak wordt daarin iets verteld over erva-
ringen die zij hadden in hun kinder- of tienertijd. Met bijvoorbeeld 
een zondagsschool of een christelijk zomerkamp, waar bijbelver-
halen en inspirerende leiders een belangrijke rol speelden. Bijna 
altijd zullen deze leiders niet weten hoe het leven van de kinderen 
en tieners verder is gegaan. In veel gevallen hebben de volwassen 
dopelingen tientallen jaren niks gedaan met dat wat ze gehoord en 
ervaren hebben. Tot het moment in hun leven dat 
God en geloof opeens relevant worden en er, voor 
mensenogen, vrucht te zien is.

Je mag als kerk en christen aanwezig zijn in het 
leven van mensen. Je mag een stukje meelopen op 
hun reis. En hopelijk laat jij ze ook met jou meelo-
pen en geef je hun de mogelijkheid jou iets te geven. 
Mogelijk vraag je je af wat de vrucht of het resultaat 
is van dat met elkaar optrekken, als relaties ophou-
den en je mensen uit het oog verliest. Een ander moment kom je in 
het leven van mensen en kun je aansluiten bij iets waar anderen 
mee begonnen waren. En zie je geestelijke vrucht. Beide situaties 
zijn waardevol. Beide vormen een onderdeel van het grotere plaat-
je, het koninkrijk van God. Zoals Paulus beschrijft in 1 Korintiërs 
3:6-7: “Ik heb geplant, Apollos heeft water gegeven, maar God heeft 
doen groeien. Het is niet belangrijk wie plant of wie begiet; alleen 
God is belangrijk, want Hij doet groeien.”

Theodoor Meedendorp is voor-
ganger van Hoop voor Noord in 
Amsterdam-Noord. Daar is hij 
onder meer verantwoordelijk 
voor buurtgroepen en hij is zelf 
ook een betrokken buurtbewo-
ner. Daarnaast helpt hij kerken, 
als trainer voor Umoja Nederland 
(onderdeel van Tearfund), om 
kerk voor en met de buurt te zijn. 
Meer informatie vind je op umojanederland.nl.

Ontmoeting in 
de buurt

Van dat bidden voor 
en met mensen, 
probeer ik steeds 
meer een gewoonte 
te maken

Je mag aanwezig 
zijn in het leven van 
mensen, je mag een 

stukje meelopen  
op hun reis



1514

Jeugdtrends

C O L U M N

Vloeibare tijden

Al weer een tijdje terug las ik Liquid Times. Een indrukwekkend 
boekje van socioloog Zygmunt Bauman. Zijn stelling is dat steeds 
meer sociale instituties vloeibaar worden. Vroeger stond veel vast. 
Huwelijk, baan, politieke voorkeur, vriendenkring, woonplaats, 
kerk, geslacht… ze gingen vaak een leven lang mee. Onder druk 
van mondialisering, individualisering en digitalisering zijn deze 
dingen inmiddels vloeibaar. Onzeker. Maar als alles om je heen ver-
vloeit, hoe kun je dan weten wie je bent en waar je staat? Bauman 
ziet het wereldwijd opgekomen populisme als een reactie op de 
‘tijd van onzekerheid’, waarin we door al die vloeibaarheid leven.

Ook in de kerk blijken dingen vloeibaar. Sinds kort kunnen bij ons 
vrouwen predikant worden. Mensen die samenwonen worden niet 
meer van het avondmaal geweerd, ook niet als die van hetzelfde 
geslacht zijn. Forum voor Democratie of GroenLinks stemmen ont-
wricht meestal geen families. Een ijsje kopen op zondag of kerk-
shoppen is geen reden meer voor vermanend ouderlingbezoek. En 
er zijn meer voorbeelden.

Hellend vlak?
Begrijp me goed, genoemde veranderingen juich ik toe. Maar ik voel 
ook wel wat huiver. Zijn we nu op dat vermaledijde, hellende vlak? 
(Koude rilling.) En moet de synode ons daar dan niet van af halen 
met ontwijfelbare antwoorden in plechtige, nieuwe formulieren? 
Soms betrap ik mezelf op de gedachte dat het leergezag van de 
katholieke kerk eigenlijk zo gek nog niet was. Laat de professionals 
het maar uitzoeken en de geloofswaarheden uitstrooien over het 
kerkvolk. Dat bespaart een leek als ik een hoop getwijfel. Zeker als 
ook het Kerklatijn in ere wordt hersteld.
IJdele hoop natuurlijk. Die geest gaat niet meer in de fles. Boven-
dien, als de geschiedenis van de theologie ons íéts heeft geleerd, is 
het dat ontwijfelbare antwoorden ons niet zijn gegeven. Zelfs niet 
in het Latijn. Spannende tijden dus. Aan de andere kant, waren het 
in de kerk niet altijd al spannende tijden? Sloeg Jezus zelf niet aller-
lei sociale instituties aan gruzelementen? Stuurde Hij ons niet op 
het weerbarstige pad van de naastenliefde dat nieuwe antwoorden 
vraagt in nieuwe omstandigheden? Ik denk van wel. Maar liefde 
vraagt evengoed om trouw zijn aan elkaar, aan de kerk; inclusief de 
mensen die al die vloeibaarheid wat minder waarderen. Dat span-
ningsveld zal nog wel een tijdje onder ons zijn.

Gerben de Wild schrijft af en toe voor het kerkblad van zijn gemeente in 
Zwolle en werkt mee aan activiteiten op het gebied van duurzaam kerk-zijn.

U I T  D E  P R A K T I J K

Zorg voor vriendschap en vreugde
Jeugdwerk opnieuw doordenken

We maken ons zorgen om het jeugdwerk. Door de corona-
maatregelen verloopt alles moeizaam. We willen dat onze 
jeugdwerkers jongeren motiveren en activeren. We zijn bang 
dat we na de coronacrisis niet meer gewoon kunnen starten. 
Herkenbare gedachten? Cruciaal is dat we ons afvragen waar-
om we jeugdwerk doen. En dat we beseffen dat we vreugde-
vol aanwezig mogen zijn in het leven van jongeren.

Al heel wat jaren mag ik meewerken aan het schrijven van de 
Jeugdtrends. Dit jaar draaiden de Jeugdtrends om de gevolgen van 
de coronamaatregelen. Naar voren kwam dat de impact van de 
coronacrisis op jongeren groot is. Gebrek aan structuur en contact 
kan voor jongeren desastreus zijn. Jongeren hebben minder moge-
lijkheden om elkaar te ontmoeten, terwijl dat in hun levensfase 
cruciaal is. Een gebrek aan onderling contact leidt tot een toename 
van angstklachten en somberheid. Jongeren zijn eenzamer dan ooit 
en daarnaast worstelen ze met gevoelens van verdeeldheid, teleur-
stelling en machteloosheid.
 
Het is goed dat we ons daarbij realiseren dat wat je in je vormende 
jaren meemaakt, invloed heeft op de rest van je leven. Wat de impact 
op de lange termijn zal zijn van bijvoorbeeld online onderwijs, 
samenscholingsverbod en avondklok weten we niet. 
Het kan negatief uitpakken, maar het zou ook kun-
nen dat jongeren er juist weerbaarder van worden 
en later beter kunnen omgaan met teleurstellingen. 
In de Jeugdtrends wordt aangegeven dat het belang-
rijk is om er te zijn voor jongeren en met hen in con-
tact te blijven. Blijf in verbinding met jongeren. Kom 
waar dat kan in kleine groepjes samen. Leg online contact en doe dat 
vooral op een ontspannen manier. De kern is dat het belangrijk is om 
jongeren hoop te geven, ze te ondersteunen en te helpen.

Terug naar normaal?
Maar hoe gaan we straks weer verder? Kunnen we gewoon terug-
gaan naar hoe het was? Ik denk dat we dat niet zonder meer moe-
ten doen. De onzekerheid waarin we zitten, de manier waarop we 
met elkaar gemeente waren voor en tijdens de coronacrisis heeft 
mij gestimuleerd om te overdenken wat jeugdwerk ten diepste zou 
moeten zijn. In mijn eigen gemeente zijn we een traject gestart om 
alles opnieuw te doordenken. Er kwamen verschillende vragen naar 
boven: Wat is de kern van jeugdwerk? Waarom doen we jeugdwerk? 

Gerben  
de Wild

Anko 
Oussoren

Blijf in verbinding 
met jongeren



16 17

JeugdtrendsJeugdtrends

Wat willen we bereiken? Wat is voor ouders de waarde van kerke-
lijk jeugdwerk? In hoeverre moet het jeugdwerk zich bezighouden 
met de ouders? Zomaar een aantal vragen die cruciaal zijn om met 
elkaar te bespreken. Ik daag je uit om dit ook te doen in je eigen 
gemeente.

In het zoeken naar antwoorden werd ik geïnspireerd door het boek 
The End of Youth Ministry van Andrew Root. Root neemt ons mee 
op een ontdekkingsreis waarin hij ouders interviewt en met jeugd-

werkers, predikanten en jongeren spreekt. Het boek 
kwam net voor de coronacrisis uit. De titel bleek 
bijna profetisch. Veel jeugdwerk kwam stil te lig-
gen. Natuurlijk was dit niet wat Root voor ogen had. 
Hij benadrukt dat het einde van jeugdwerk vooral 
het gevolg is van de prioriteiten die ouders hebben 
voor hun kinderen. Ouders zijn bezorgd over de toe-
komst van hun kinderen. Ze hebben het beste met 

hun kinderen voor en willen dat ze gelukkig zijn en in de toekomst 
een goed leven hebben. Ouders hebben een waslijst aan activiteiten 
die ze belangrijk vinden: schoolwerk, sport, muziekles, noem maar 
op. Maar het jeugdwerk van de kerk staat niet bovenaan. Jongeren 
moeten kunnen worden wat ze willen en ouders helpen hen om 
hun ‘ding’ te vinden zodat ze echt gelukkig worden. En ja, wat leren 
jongeren dan in het jeugdwerk? Daar leren ze geen vaardigheden 
die hen helpen om dit geluk te bereiken. De jeugdgroep wordt zel-
den gezien als het ‘ding’ van een kind. En ook niet als een plek om 
vaardigheden te verwerven voor een gelukkig leven. Jongeren zelf 
kijken er vaak net zo tegen aan. Vandaar de provocerende titel: Het 
einde van jeugdwerk.

Zingevingscrisis 
Voor mij was deze observatie een confronterende spiegel. Her-
kenbaar als jeugdwerker, maar ook als ouder. Welke keuzes maak 
ik voor mijn kinderen? Root benadrukt dat de manier waarop veel 
ouders hun kinderen opvoeden niet de basis kan zijn voor het geluk 
van hun kinderen. Het is enorm kwetsbaar. Een ‘gelukkig leven’-
mentaliteit is te zwak om de pijn te dragen waar-
mee kinderen en jongeren worden geconfronteerd. 
Hier raakt Root de tijd waarin we leven. Jongeren 
zijn opgegroeid met het idee dat ze vrij zijn. Dat er 
onbegrensde mogelijkheden zijn. Je kunt alles wor-
den wat je maar wilt, als je maar je best doet. Volg 
je passie, je hart, want het is aan jou om iets van het 
leven te maken. In dit ideaalbeeld waren voor de coronacrisis al bar-
sten gekomen, maar nu zijn dat enorme scheuren geworden. Juist 
deze barsten en scheuren verdienen een plek in het jeugdwerk. De 
echte crisis is niet de pandemie, maar een zingevingscrisis! Jonge-
ren mag in het jeugdwerk gewezen worden op een bron die uitstijgt 
boven hun beperkingen en mogelijkheden. In het jeugdwerk kun-
nen jongeren gestimuleerd worden na te denken over het doel waar 
ze voor leven. Zodat ze ernaar gaan verlangen om een waardevol 
leven te leiden.

Met vrienden op reis naar vreugde
Root daagt ons uit om na te denken over de vraag waar jeugd-
werk goed voor is. Verschillende antwoorden komen in het boek 
naar voren. Theologisch kun je zeggen: God leren kennen, natuur-
lijk. Meer vanuit een sociaal gezichtspunt: een veilige plek waar ze 
vrienden kunnen ontmoeten. Weer anderen zullen benadrukken dat 
het belangrijk is dat jongeren goede beslissingen nemen en leren 
leven volgens Gods geboden. Of dat ze mentaal gevormd worden 
om goede mensen te zijn, waarbij jeugdwerkers identificatiefiguren 
zijn. Ik vond het bijzonder om te lezen dat Root vreugde en vriend-
schap benoemt. Het draait volgens hem namelijk niet om geluk.  

Betekenisvolle 
relaties 

aangaan door 
met jongeren 
in gesprek te 

zijn en plezier 
te hebben

Het jeugdwerk 
staat bij ouders niet 
bovenaan

Welke keuzes maak ik 
voor mijn kinderen?

Vriendschap 
heb je nodig 

om samen 
leuke dingen te 

doen



18 19

JeugdtrendsJeugdtrends
Het gaat om vreugde. Vreugde is: niet gericht zijn op onze omstan-
digheden, maar je identiteit vinden in Christus. In plaats van aller-
eerst gericht te zijn op geluk moeten we naar Christus kijken. Hij 
kan onze pijn en angst dragen en ons vreugde geven. Vreugde ont-

staat als in het jeugdwerk sterke en eerlijke vriend-
schappen ontstaan. Vrienden helpen bij het ont-
dekken van de persoonlijke identiteit van jongeren, 
maar vriendschap heb je ook nodig om samen leuke 
dingen te doen.
Kort gezegd: jeugdwerk gaat in wezen over vrien-
den en relaties op de reis naar vreugde. Ook hier 
raakt Root de tijd waarin we leven. Juist omdat 
vriendschappen door de coronacrisis onder druk 

zijn komen te staan en jongeren elkaar minder of niet hebben ont-
moet in jeugdgroepen. De komende tijd is het dan ook belangrijk 
om te investeren in vriendschappen. Vriendschappen tussen jonge-
ren onderling, maar ook met de jeugdwerkers zelf.

Hoe dan?
Root is een meester in zijn culturele analyses, maar de praktische 
verwerking is altijd summier. Naast wat al is genoemd, blijft voor 
mij hangen dat jeugdwerk er niet alleen voor jongeren is en dat het 
cruciaal is dat ook ouders en ouderen er deel van uitmaken. Het is 
belangrijk dat na de coronacrisis het jeugdwerk geen aparte plek 
is die losstaat van het gemeenteleven als geheel. Jeugdwerk moet 
geïntegreerd zijn in de gemeenschap. Maar hoe doen we dat dan?
Net als Root ben ik summier in mijn praktische uitwerking. Ik wor-

stel er namelijk zelf ook mee. Ik ervaar het als een 
zoektocht om aan te sluiten bij jongeren. Het afge-
lopen jaar heb ik van alles gedaan om in contact te 
blijven met en om betrokken te zijn bij jongeren. De 
online-avonden waren vaak moeizaam. Het voelde 
niet altijd fijn en ik wilde zoveel meer. Toch heb ik 
ervaren dat het belangrijk is om contact te houden 
en er vooral te zijn. En ja, dan komt het ook voor dat 
jongeren afhaken, zoals dat overigens ook al voor de 

coronacrisis het geval was. Er zijn jongeren met wie ik geen contact 
meer heb en dat doet pijn. Misschien mogen we daarin iets voelen 
van wat Jezus ook voelde toen duizenden mensen Hem verlieten en 
Hij aan zijn vrienden de vraag stelde: “Willen jullie soms ook weg-
gaan?” (Joh. 6:67). Ook toen waren de mensen gericht op geluk en 
niet op de vreugde die God door pijn en lijden kan geven. Tegelijker-
tijd bleven Jezus’ vrienden Hem daar trouw.

Beschikbaar zijn
Om toch een richting te geven: ik gaf eerder aan dat we in mijn 
eigen gemeente met nieuwe ogen kijken naar het jeugdwerk. Hoe 
het eruit gaat zien, weet ik op het moment dat ik dit artikel schrijf 
nog niet. Wat ik wel weet, is dat ik net als Root gesprekken voer met 
jeugdwerkers, jongeren en predikanten. Het zijn boeiende en inspi-
rerende gesprekken. En mijn eerste gedachte vanuit die gesprekken 
is dat we minder in het oplossen van problemen moeten denken. 

Iets wat Samuel Wells ook benadrukt in zijn boek Een Nazaret-
manifest. Het jeugdwerk en jongeren worden zomaar als een pro-
bleem gezien waar we iets aan moeten doen. Maar we moeten 
niet zomaar iets doen voor jongeren. Wat we vooral kunnen doen, 
is aanwezig zijn. Dat betekent beschikbaar zijn op allerlei niveaus: 
fysiek, geestelijk, praktisch en emotioneel. Als je beschikbaar bent, 
dan zie je de ander als een persoon in wiens aanwezigheid je wilt 
zijn. Het is een mogelijkheid om vriendschap vorm 
te geven. Wees alert en geef gericht aandacht. Ook 
online. Zomaar ben je met andere dingen bezig. Als 
we op de weg gaan van ‘zijn met’ in plaats van ‘zijn 
voor’, moeten we dat doen in vertrouwen op God.
Persoonlijk ligt hier voor mij de belangrijkste erva-
ring van de coronacrisis. Mijn aanwezigheid als 
christen, of dat nu in het jeugdwerk is of op andere 
plekken, is waardevol in zichzelf. Door jongeren op te zoeken. Door 
in hun aanwezigheid te zijn, iets van onvoorwaardelijke liefde en 
van Gods genade te laten zien. Door hun aandacht te geven, met 
hen in gesprek te zijn, plezier te hebben, of door biddend aanwezig 
te zijn. Zo kan ik betekenisvolle relaties aangaan.

Anko Oussoren werkt als adviseur bij Kerkpunt en is als jeugdwerker 
actief in GKv de bron in Hardinxveld-Giessendam. Momenteel is hij samen 
met anderen aan het onderzoeken hoe vanaf september het jeugdwerk 
van de GKv en NGK samengevoegd en opnieuw vormgegeven kan wor­
den. De Jeugdtrends komen tot stand in samenwerking met verschil­
lende kerkelijke jeugdwerkorganisaties en jeugdwerkers in gemeenten.

In plaats van gericht 
te zijn op geluk 
moeten we naar 
Christus kijken

Er zijn jongeren met 
wie ik geen contact 
meer heb en dat doet 
pijn

Mijn aanwezigheid 
als christen is 

waardevol in zichzelf

Webinar voor jeugdwerkers op 27 mei
Wil je hier verder mee aan de slag, neem dan deel aan het webinar Back on track?! 
op donderdagavond 27 mei. Met dit webinar willen we jeugdwerkers inspireren 
en handvatten geven om het jeugdwerk weer op te starten na de zomervakantie. 
Kijk voor meer informatie op kerkpunt.nl. 

Door jongeren 
op te zoeken 

kun je iets van 
onvoorwaar­

delijke liefde en 
Gods genade 

laten zien



20 21

Gemeente-zijnGemeente-zijn

H A N D R E I K I N G

Samen verder…
Maar willen we wel dezelfde kant op?

Jannet de 
Jong

Hoe willen we kerk-zijn als dat weer helemaal kan en mag? 
Gaan we weer alles doen wat we deden? Wat hebben we het 
meest gemist? Welke roeping hebben we te lang verzaakt? 
Wat betekent de fusie NGK-GKv voor onze lokale gemeen-
te? Maar ook, wat betekent geloven en wat betekent onze 
gemeenschap voor mij? Deze vragen leiden zomaar tot nieu-
we voornemens en beleid waar niet iedereen zich in herkent. 
En dan?

Na het stilvallen door corona is in veel kerken een interne bezinning 
op gang gekomen. Het is een proces van bezinning dat niet nieuw 
is voor de meeste gemeenten, maar dat juist door de tijdelijke ver-
storing een nieuwe impuls heeft gekregen. Een belangrijke vraag is 
wel of er binnen kerkenraad en gemeente een gemeenschappelijk 
proces geweest is. Anders leidt dit mogelijk tot nieuwe voornemens 
en beleid waar niet iedereen zich in herkent. Zomaar ontstaat er 
weerstand.

De winst van bezwaardheid
In ieder veranderingsproces moet en zal aandacht zijn voor weer-
stand. Of het nu gaat om een meerjarenplan of om een kleine wijzi-
ging in de vormgeving van de samenkomsten: overal waar groepen 
samenwerken, speelt weerstand een rol. Het beste kun je weer-

stand uitleggen als een botsing van belangen. Dat 
kunnen belangen zijn die op allerlei niveaus spelen: 
het belang van veiligheid en vertrouwdheid, een 
principiële overtuiging op grond van Bijbel, geloof 
of traditie, het belang van harmonie in de gemeen-
schap, het belang van een bepaalde doelgroep 
binnen of buiten de kerk, het belang van inzet van 
eigen kennis en kunde. Wanneer belangen van een persoon of groep 
niet gediend worden in beleids- of besluitvorming komt weerstand 
op. Mensen in de kerk voelen zich dan ‘niet gehoord’, ‘bezwaard’ of 
‘verontrust’.

Een voorbeeld ter verduidelijking. Er zijn goede redenen te 
bedenken om een veelkleurig muziekpalet in de gemeente te 
hanteren. Denk aan de inzet van vele muzikale talenten, de 
kans om je in veel verschillende stromingen te verdiepen, her-
kenning voor verschillende groepen in de gemeente en een 
brede keuze uit liederen en muziek. Het is echter niet wat we in 
veel kerken gewend waren, het vraagt om aansturing en orga-
nisatie. Nieuw beleid op dit gebied zal weerstanden oproepen. 
Er spelen verschillende belangen: van doelgroepen, vertrouwd-
heid en traditie, maar ook van harmonie in de gemeenschap.

Dat belangen botsen is onvermijdelijk. Dat weerstand zichtbaar 
wordt rond beleids- en besluitvorming is dus niet iets om bang voor 
te zijn. Sterker nog, die weerstand kan heel nuttig zijn. Daardoor 
worden we geholpen om onze voorstellen nog eens goed te door-
denken. Vragen die we dan kunnen stellen:

•	 Worden de juiste belangen gediend?
•	 Willen we te snel of gaan we te langzaam?
•	 Wat kunnen we aan ons voorstel toevoegen om tot een breder 

gedragen, meer duurzaam plan te komen?

Aandacht en grenzen voor wie ‘niet wil’
Wanneer aan weerstand (te) weinig aandacht wordt geschonken, 
leidt dat tot vervreemding tussen de betrokkenen. In veel gevallen 
is dat onnodig. Voor heel veel mensen is het veel 
belangrijker dat zij gehoord worden, dan dat pre-
cies gebeurt wat zij willen. Om met elkaar in ver-
binding te blijven, is het dus nodig om het gesprek 
te zoeken. Dat moet zowel in de kerkenraad (waar 
we niet zomaar op één lijn zitten) als tussen kerken-
raad en gemeente en in de gemeente. Doe dat dan 
ook veel en vaak, juist als je in de positie bent dat je 
medeverantwoordelijkheid draagt voor het beleid 
van de gemeente.
Het is geen pappen en nathouden, maar een loffelijk streven om 
elkaar vast te willen houden. Ook als de besluiten al zijn geval-
len. Waar je op inhoud andere keuzes maakt, is het vaak nog wel 

Muziek is een 
kwestie van 

smaak: het 
kan je raken, 

maar ook voor 
vervreemding 

zorgen

Weerstand is 
een botsing van 

belangen

Om met elkaar in 
verbinding te blijven, 

is het nodig om het 
gesprek te zoeken



22 23

Gemeente-zijnGemeente-zijn
mogelijk om oprecht mee te leven met de emoties van de ander. Of 
in het proces aandacht te hebben voor wat je voorgenomen besluit 
met sommigen doet. Dat is niet gemakkelijk en soms ook niet leuk. 
Het voelt voor wie resultaatgericht is weleens als onnodige ver-
traging. Maar een goed gesprek brengt naast mogelijke vertraging 
vooral verdieping en verbinding. Een helpende vraag om weerstan-
den op het spoor te komen is: wat staat er voor u/jou op het spel als 
het gaat om…?
Zie weerstand dus als vertrekpunt voor een goed gesprek. Dat geldt 
overigens voor beide kanten. Want wie niet (meer) nieuwsgierig is 
naar het verlangen, de argumenten en belangen van de ander, moet 
overwegen of hij/zij nog wel onderdeel wil zijn van de gemeen-
schap. Vaak wordt daarbij naar de kerkenraad gewezen: had die 

maar eerder moeten communiceren. Dat is soms 
terecht. Vaker echter is er voldoende informatie 
gedeeld, maar heeft het gesprek erover niet plaats-
gevonden. Dat lijkt me een verantwoordelijkheid 
van alle partijen – die vaak eenzijdig bij de kerken-
raad wordt gelegd.

Ik zie kerkenraden regelmatig gevangenzitten tus-
sen allerlei stemmen uit de gemeente; mensen die 
hard roepen maar niet willen of kunnen luisteren 
naar de andere kant. Hier past pastorale zorg voor 

de bezwaarde (eventueel met externe hulp). De kerkenraad moet 
zich beslist niet laten gijzelen door wie in zijn of haar vasthoudend-
heid geen oog meer heeft voor een ander of groter belang dan zijn 
eigenbelang.

Eigen bezwaren
Wat nu als je zelf, als lid van de kerkenraad, moeite hebt met de 
besluiten die voorliggen? Dat is echt wel een andere positie, omdat 
je je in je ambt mee verantwoordelijk voelt voor de te nemen stap-
pen. Hier gelden op persoonlijk niveau dezelfde stappen. Allereerst 
is het van belang je uit te spreken. Daarbij is het nodig om eerlijk 
naar jezelf te kijken.
•	 Wat maakt dat ik weerstand voel?
•	 Waarop is die weerstand gebaseerd?
•	 Welke belangen spelen mee?
•	 Hoe weeg ik die ten aanzien van de belangen die we in de ker-

kenraad besproken hebben?
•	 Wat zou ik nodig hebben om wel mee te gaan in het te nemen 

besluit?
•	 Hoe haalbaar is het om mee te gaan?

•	 Wat kost het mij om me neer te leggen bij het plan?
•	 Wat staat er voor mij op het spel?
Het is van belang dat ook in de kerkenraad ruimte en aandacht is 
voor weerstanden. Een goede reden daarvoor is dat wat je in het 
kerkenraadsteam aan bezwaren kunt benoemen, 
meestal ook in de gemeente speelt. Zorgvuldig-
heid aan de kerkenraadstafel betaalt zich dus vaak 
uit in sterker beleid en breder draagvlak. Hier ligt 
een schone taak voor de voorzitter in het leiden en 
begeleiden van de besluitvorming. Opnieuw: een of 
meer goede gesprekken zijn geen vertraging, maar 
verdieping!

Onbewuste weerstand
Heel vaak is de eerste weerstand onbewust en onbedoeld. Veran-
deringen komen niet op gang, we vervallen in oude patronen of in 
onze gemeenschap is weinig energie ondanks een ronkend visie-
stuk. Het zijn signalen die duiden op onbewuste weerstand. Het kan 
helpen om heel actief op zoek te gaan naar de bezwaren die leven.

Ik zie kerkenraden 
regelmatig 
gevangenzitten 
tussen allerlei 
stemmen uit de 
gemeente

Omgaan met verschillen
Op de website van Netwerk Vredestichters is veel informatie te 
vinden over omgaan met verschillen, waaronder een quickscan 
die je helpt in te schatten wanneer een verschil van mening of 
inzicht een conflict is geworden. Zie vredestichters.nl.

Wat nu als je 
zelf, als lid van 
de kerkenraad, 

moeite hebt met de 
besluiten?

Deep democracy
Deep democracy heeft als kern dat besluiten en gesprekken ver-
rijkt worden als iedereen die meebeslist gehoord wordt. De focus 
ligt op verbinding, goede relaties en ruimte voor de ander. Zie 
Dienst 2 van 2019 ‘Diversiteit is een zegen’ en Dienst 1 van 2020 
‘De wijsheid van de groep’, ook te downloaden via blad-dienst.nl.

Kunnen we 
elkaar nog 

vinden in een 
veelheid aan 

verlangens, 
argumenten en 

belangen?



2524

Gemeente-zijn

Opnieuw een voorbeeld ter verduidelijking. Enkele maanden 
na de invoering van een nieuw, veelkleurig muziekpalet blijkt 
dat in de gemeente vooral Opwekking wordt gezongen. Ver-
schillende gemeenteleden ervaren vervreemding: waar blijven 

de psalmen en onze vertrouwde liederen? En 
waarom komen de liedteksten niet op de bea-
mer? Het draagvlak voor het nieuwe beleid van 
de gemeente kan hierdoor zomaar verkleinen. 
Er wordt onderling gemord, mensen blijven weg 
en de kerkenraad hoort het pas later. 
Welke weerstand speelt er? Door in gesprek te 
gaan, wordt ontdekt dat de relatief jonge band 
meestal de liedkeuze invult (dat was voorheen 
het geval op ‘hun’ zondag). De voorkeur van de 
bandleden ligt bij het voor hen bekende en goed 
zingbare Opwekkingsrepertoire, dat ze online 

vaak beter vinden klinken dan een psalm of klassiek kerklied. 
Ook Engelstalige liederen zijn voor hen geen probleem. Onbe-
wuste weerstand bij de bandleden (tegen het voor hen onbe-
kende repertoire en de nieuwe werkwijze) speelt hier mee, ook 
al hebben zij ingestemd met het beleid.
De kerkenraad trekt zijn lessen: in de plannen is met het online-
aspect en de aansturing te weinig rekening gehouden. Daar-
naast was voor niemand duidelijk wie aanspreekpunt is voor 
het uitvoeren en evalueren van het nieuwe profiel. Een liturg zal 
samen met de muzikanten en de voorganger de liedkeuze gaan 
afstemmen. Door naar elkaar te luisteren, krijgen gemeente en 
muziekgroep meer aandacht voor elkaars belangen en wordt 
het beleidsplan ‘ingekleurd’. Een gesprek over stagnerend 
beleid en weerstand kan zo vrucht dragen. Nog mooier was het 
geweest als dit gesprek eerder in het proces gevoerd was.

Elkaar vertrouwen schenken 
Natuurlijk zal nog steeds niet iedereen blij zijn met de gemaakte 

keuzes. Dan is het helpend om heel helder op een 
rij te hebben welke waarden en belangen er lig-
gen onder het beleid van kerkenraad en gemeente. 
Dat is zowel onderwerp als doel van het onderlinge 
gesprek. Wanneer de roeping en het verlangen van 
de gemeente doorvertaald zijn in het wat en hoe 
van gemeente-zijn, hoef je het niet altijd met elkaar 
eens te zijn, maar wordt wel eenheid ervaren. De 
erkenning van die eenheid helpt om elkaar het ver-

trouwen te schenken waarin verandering kan leiden tot groei en 
bloei.

Jannet de Jong werkt als adviseur voor Kerkpunt en begeleidt kerkenra­
den en gemeenten bij complexe vraagstukken. Ze is opgeleid als theo­
loog, teamcoach en interim-predikant.

Je hoeft het niet 
altijd met elkaar 
eens te zijn om 
eenheid te ervaren

B I J B E L S T U D I E

De tong als dodelijk wapen
“Wie nooit struikelt in het spreken…” (Jak. 3:2)

B I J B E L S T U D I E

Het leven is kort
“U weet niet eens hoe uw leven er morgen uitziet” (Jak. 4:14)

Laatst vroeg iemand uit Nederland of ik over drie weken 
tijd had om af te spreken. Over drie weken heb ik nog niets 
gepland, dan weet ik nog niet of ik tijd ga hebben. Want zo is 
het leven hier in Bolivia. Mensen hebben zelden een agenda en 
spontane ontmoetingen zijn de norm. Ik moet bekennen dat ik 
daarin behoorlijk Boliviaans ben geworden.

In Nederland willen we weten waar we aan toe zijn. We willen weten 
of we nu al onze zomervakantie kunnen boeken, wanneer we weer 
een terrasje kunnen doen. De pandemie legt onze zwakheid bloot: 
we willen controle hebben. We worden nu gedwongen om de dingen 
per dag te nemen. We weten niet hoe morgen eruitziet en dat maakt 
ons onrustig. Gaan wij daar als christenen anders mee om? Of zijn wij 
net zo gesteld op de illusie van controle? Jakobus gaat daarop in. Hij 
komt met het voorbeeld van een zakenman die op reis wil gaan voor 
een jaar. Een normale beschrijving van zakendoen en geld verdienen, 
dat is het probleem niet. Wat Jakobus aankaart, is de houding van 
zelfverzekerdheid en arrogantie die achter deze plannen schuilgaat. 
De zakenman pretendeert alles onder controle te hebben.
Het leven is kort, zegt Jakobus, het is als een damp “die heel even ver-
schijnt en dan al verdwijnt”. We hebben onze levensduur niet in de 
hand. Het is net als met de rijke man uit de gelijkenis in Lucas 12. Hij 
had een goede opbrengst en wilde grotere schuren bouwen zodat hij 
ervan kon genieten. Maar nog diezelfde nacht stierf hij.

Deo volente
Wat de zakenman zou moeten zeggen is: “Als de Heer het wil, zijn we 
dan in leven en zullen we dit of dat doen”. Met plannen maken is niets 
mis, maar doe het wel in afhankelijkheid van God. Paulus voegde ook 
regelmatig een ‘zo de Here wil’ toe aan zijn plannen, bijvoorbeeld in 
1 Korintiërs 4:19 of Romeinen 1:10. Het interessante is dat hij dat niet 
elke keer doet. Calvijn merkte op dat dit ook niet elke keer gezegd hoeft 
te worden, zolang de houding van afhankelijkheid van God er maar is. 
Daarom hoeft er geen Deo volente op elke uitnodiging en achter elk 
item in onze agenda. Dan wordt het een loze formule. Maar onze hou-
ding van afhankelijkheid moet terug te zien zijn in hoe wij spreken en 
hoe wij plannen maken. Ons vertrouwen op God moet te merken zijn 
in hoe wij omgaan met de onzekerheid. Want ook al weten we niet hoe 
morgen eruitziet, we weten wel Wie het in zijn hand heeft.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Bolivia en geeft les 
aan het Theologisch Seminar in Sucre.

Janita 
Geertsema

Er wordt onderling 
gemord, mensen 
blijven weg en de 
kerkenraad hoort  
het pas later



26 27

Diaconaat Diaconaat

B E Z I N N I N G

Breken en delen
Diaconaat als tafeldienst

Erica Meijers

De diaconale praktijk is vitaal, breed en flexibel, dat is ook tij-
dens de coronapandemie weer gebleken. Nu zijn kerken niet 
de enigen die zich in de samenleving inzetten voor anderen; 
verschillende organisaties en instellingen dragen bij aan een 
netwerk voor mensen in nood. Onder diakenen roept dit soms 
de vraag op: wat is het eigene van diaconaat?

Er bestaan veel definities van diaconaat. In Nederland wordt vaak 
die van het handboek diaconiewetenschap Barmhartigheid en 
gerechtigheid gehanteerd: diaconaat is “het handelen vanuit en 
door kerken en andere door het evangelie geïnspireerde groepen en 
bewegingen dat gericht is op het voorkómen, opheffen, verminde-
ren dan wel mee uithouden van lijden en sociaal- maatschappelijke 
nood van individuen en van groepen mensen en op het scheppen 
van rechtvaardige verhoudingen in kerk en samenleving”. Voor deze 
bijdrage vat ik dit samen in drie p’s: profetie, presentie en het panne-
tje soep. Elk heeft haar eigen kracht en zwaktes en is verbonden met 
een groot woord uit de christelijke traditie.
•	 Bij profetie hoort het woord gerechtigheid. Het gaat hier om het 

“scheppen van rechtvaardige verhoudingen in kerk en samenle-
ving”. Zonder de andere twee p’s kan dit een bittere en verbeten 
strijd worden, waarbij vooral gekeken wordt naar wat er niet 
goed gaat in de samenleving.

•	 Bij presentie is theologisch gezien het belangrijkste woord ver-
zoening. Presentie draait om het “mee uithouden van lijden en 
sociaal-maatschappelijke nood”. Het erbij zijn, trouw zijn. Een 
stukje met mensen meelopen op hun weg, ook als er geen oplos-
sing is. Zonder voorwaarden en doelstellingen die binnen een 
bepaalde tijd moeten worden gehaald. Maar zonder de beide 
andere p’s kan dit leiden tot moedeloosheid of bitterheid. Want 
wordt het ooit wel beter?

•	 Bij het pannetje soep hoort het bijbelse woord barmhartigheid. 
Het pannetje soep duidt hier vooral op “opheffen of verminde-
ren” van acute nood. Dit is helaas een noodzakelijk en waar-
schijnlijk ook het meest voorkomende onderdeel van het diaco-
nale werk. Het is ook het meest omstreden. Er is het risico van 
symptoombestrijding. En de ongelijkheid die er altijd is in dia-
conale verhoudingen, kan door het ‘uitdelen van soep’ versterkt 
worden, want de uitdeler bepaalt meestal de regels.

Elk van deze drie p’s is waardevol, maar wanneer ze los van elkaar 
en soms zelfs tegenover elkaar staan, raakt de balans zoek. Hoe 
kunnen we zorgen voor een vruchtbare wisselwerking? Voor mij ligt 

die in de duiding van diaconaat als tafeldienst, een praktijk van bre-
ken en delen. De maaltijd geeft diaconaat zijn eigen vorm en rich-
ting. Dit licht ik graag verder toe.

Kerk als tafelgemeenschap
Eten speelt in de Bijbel een belangrijke rol. Er zijn talloze verhalen: 
van de kwartels en het manna in de woestijn, tot de haastig bereide 
maaltijden voor onverwachte gasten. Ook in het leven van Jezus 
heeft eten een voorname functie. Vooral in het 
Lucasevangelie is Hij ofwel op weg naar een maal-
tijd, ofwel komt Hij ervandaan of ligt Hij net aan. 
Veel van de verhalen over maaltijden in de evangeli-
ën verwijzen naar het koninkrijk van God en hoe het 
er daar aan toegaat, zoals het verhaal van de twee 
broden en de vijf vissen. Zelfs de Opgestane eet; Hij 
breekt het brood bij de Emmaüsgangers. Als Hij aan 
de discipelen verschijnt, vraagt Hij hun iets te eten en verorbert een 
stuk geroosterde vis. Zozeer hoort voedsel bij mens-zijn, bij leven 
(Luc 24).
Voedsel is gemeenschap: het produceren, verdelen en consume-
ren van voedsel geeft vorm aan menselijke relaties. Eten gaat niet 
alleen over het vullen van je maag om in leven te blijven. Het geeft 
geborgenheid en vertrouwen, vanaf de allereerste dagen van ons 
bestaan. Honger is uitsluiting en angst. En als eten gedeeld wordt, 
gaat dat vaak gepaard met ontmoeting en gesprek. Het is dan ook 
geen wonder dat de kerk is begonnen rond de maaltijd. Tijdens de 
maaltijd ontmoetten de volgelingen van Jezus elkaar, vertelden ze 
verhalen over wie Hij was en wat Hij leerde. Aan tafel werden de 
onderlinge relaties vormgegeven en onenigheid uitgevochten. Zo 
kreeg de kerk vorm. Het boek Handelingen getuigt daarvan. En zoals 
Jezus zelf aan tafel duidelijk maakte wat zijn missie is, zo herdach-
ten en herdenken zijn volgelingen aan tafel zijn leven en sterven. In 
haar kern is de kerk een eetclub.

Waarom 
zetten de 

diakenen alles 
klaar voor het 

avondmaal? 

©
 H

ans Buurm
an 

Eten speelt in  
de Bijbel een 

belangrijke rol



28

Diaconaat

29

Diaconaat
Dit alles sluit nauw aan bij het woord diaconia: we kennen het als 
dienen, maar dat dienen vond zo vaak aan tafel plaats dat ‘de tafel’ 
altijd in het woord meeklonk. ‘Aan tafel bedienen’ is dan ook een 
goede vertaling. In de loop van de geschiedenis is die relatie tot de 
tafel helaas verloren gegaan. Want via de tafel is het diaconaat ver-
bonden met het hart van de kerk.

Diaconaat en avondmaal
Diakenen hebben vanouds een belangrijke taak aan de tafel van de 
Heer. Het diaconaat ontspringt aan het avondmaal, gaat vandaar 
op weg en keert er steeds weer naar terug. In onze tijd is de verbin-
ding tussen avondmaal en diaconie lang niet zo duidelijk. De diaken 
doet de collecte, zet alles klaar voor het avondmaal, maar wat heeft 
dat nu te maken met de andere taak, het lenigen van de nood in de 
samenleving en in de eigen gemeenschap?

In de geschiedenis van de kerk zijn diaconaat en avondmaal uit 
elkaar gegroeid. Het avondmaal kwam losser te staan van de alle-
daagse maaltijd en werd een symbolisch ritueel. Het brood werd 

niet langer bijeengebracht door de mensen die naar 
de tafel kwamen, maar door de priester klaargezet. 
Daarmee kwam een proces van vergeestelijking en 
individualisering op gang dat diaconaat en eucha-
ristie uit elkaar trok.
Toch zijn avondmaal en diaconaat nauw met elkaar 
verbonden. Net als in het diaconaat is in het avond-
maal het lichaam belangrijk, het materiële. God 
werd een mens van vlees en bloed, met een kwets-
baar lichaam dat hongerig kon zijn. Hij werd een 

mens in de marge, een lijdende mens, een slaaf. Ook dat wordt uit-
gedrukt in het breken van het brood. De Eeuwige is erbij, Hij is pre-
sent daar waar mensen gebroken zijn en gebroken worden.
Dat is misschien wel de kern van de verbinding tussen diaconaat 
en avondmaal: in het brood dat we breken verbinden we ons met 

Christus en door Hem met wie lijden in deze wereld. Als tafelgeno-
ten van Christus kunnen we niet onverschillig blijven. Gedenken is 
daarom ook een daad die we dagelijks vorm en betekenis geven in 
het diaconaat. In de vroege kerk werd van wat was meegebracht, 
vanaf de tafel gedeeld met de armen. Daarom is de collecte bij het 
avondmaal vaak voor de diaconie.
Het breken van het brood is ook een profetische daad van verzet 
tegen het feit dat het lijden nog altijd doorgaat. Door Jezus’ lijden en 
sterven zichtbaar en tastbaar te gedenken, verzetten we ons tegen 
het onzichtbaar maken van allen die lijden. Door het brood te bre-
ken, verbinden we ons met Christus en door Hem met allen die van-
daag in de marge van de samenleving zijn en die niet gehoord en 
gezien worden. Het zichtbaar maken van mensen in de knel en het 
op de agenda zetten van problemen die in de weg staan van recht 
en vrede, horen bij het breken van het brood.

Een maaltijd van overvloed
Door het lijden te zien en zichtbaar te maken, ontstaat verlangen 
naar een andere werkelijkheid en krijgen we zicht op het feestmaal 
van God zelf. Als er één maaltijd is die naar Gods koninkrijk verwijst, 
dan is het wel het avondmaal! Hier heerst geen schaarste, maar 
overvloed. Niemand kan hongerig of in verlatenheid opstaan van de 
tafel van de Heer. Hier worden we gevoed en ontvangen we vertrou-
wen, troost en geborgenheid. En de moed om het verwachten vol te 
houden en vorm te geven in het leven van alledag. Door present te 
zijn waar geleden wordt, profetisch te spreken met het oog op Gods 
komende rijk en in de erkenning dat lichaam en geest onverbreke-
lijk verbonden zijn in het brood, of in het delen van pannetjes soep.

Daarbij gaat het niet alleen om anderen. We zijn zelf een gemeen-
schap van onvolmaakte mensen, gebroken soms, vermoeid en 
beschadigd. Aan de tafel van de Heer kijken we elkaar aan en worden 
de relaties tussen ons veranderd, al is het soms maar voor even. We 
zijn gasten van Christus, onze tafelheer. Daardoor breken en delen 
we als gelijken. Dat helpt ons bestaande verhoudingen te relative-
ren. Aan de tafel van Christus staat niemand boven een ander. Dat 
biedt ruimte om relaties die moeilijk zijn, of helemaal vastgelopen, 
even in een ander licht te plaatsen. Daardoor ont-
staat zicht op de mogelijkheid van verandering. Zo 
leert het avondmaal ons te hopen en geloven dat 
lijden, kwaad en dood niet het laatste woord heb-
ben. In die hoop leeft ook het diaconaat. Na het bre-
ken van het brood en het delen van de vrucht van 
de wijnstok gaan we de wereld in. De eetclub van 
Christus heeft zijn deuren wagenwijd openstaan.

Een diaconale beweging
De conclusie moet dan ook zijn dat het diaconaat geen aparte 
afdeling van de kerk is, maar een perspectief op de wereld en een 
praktijk in de wereld vanuit de tafel van de Heer. De diakenen en 
diaconale vrijwilligers zijn de motor van de beweging die zo ont-
staat. Hun taak is te delen met mensen in nood en de ervaringen 

Als eten 
gedeeld wordt, 

gaat dat vaak 
gepaard met 

ontmoeting en 
gesprek

In de geschiedenis 
van de kerk zijn 
diaconaat en 
avondmaal uit 
elkaar gegroeid

De eetclub van 
Christus heeft zijn 

deuren wagenwijd 
openstaan



3130

Diaconaat
en verhalen van deze mensen weer terug te brengen de kerk in, 
terug aan de tafel, zodat zij zichtbaar worden. Zo blijft de tafel 
van de Heer levend en relevant in de wereld van vandaag. Zo blijft 
ons gedenken en vieren een levend gedenken en vieren. Die bewe-
ging zal blijven doorgaan, tot de dag van het Koninkrijk aanbreekt. 
De profetie, de presentie en het pannetje soep kunnen niet zonder 
elkaar, net zomin als diaconaat en liturgie, dienen en vieren, zonder 
elkaar kunnen.

Diaconaat is tafeldienst. Een maaltijd is daarom een geschikte 
manier om het diaconale werk vorm te geven. En dat gebeurt ook 
volop. Diaconaat zonder het delen van voedsel en het delen van 
maaltijden aan tafels, is eigenlijk ondenkbaar. In coronatijd lijkt het 
lastig of zelfs onmogelijk. Maar diakenen zijn creatief, gewend aan 

crises en goed in improvisatie: er zijn altijd nieuwe 
vormen mogelijk. En als dat niet lukt, probeer dan 
eens naar je diaconale werk te kijken vanuit het 
perspectief van de tafel. Die tafel zelf verandert het 
perspectief op diaconaal werk. De blik is minder op 
de nood en meer op de onderlinge relaties gericht, 
op de gemeenschap.
Diaconaat ontspringt aan de tafel van de Heer en 
gaat al brekend en delend de wereld door. Het keert 

steeds weer terug bij de bron om zich daar te voeden met de ver-
wachting van Gods rijk van vrede en recht. En soms worden onze 
tafels tekens van het feest van Gods tafel, waar alle mensen het 
leven in al zijn volheid kunnen genieten.

Dit is een ingekorte versie van de dertiende Diaconale Lezing die werd 
gehouden op zaterdag 7 november 2020 door Erica Meijers, universi-
tair docent Diaconaat aan de Protestantse Theologische Universiteit. 
De hele lezing is te vinden op stichtingrotterdam.nl.

Een maaltijd is een 
geschikte manier om 
het diaconale werk 
vorm te geven

ZEVEN wegen van barmhartigheid
In het werkschrift ZEVEN wegen van barmhar-
tigheid vind je manieren om met de zeven wer-
ken van barmhartigheid aan het werk te gaan. 
Direct, handen uit de mouwen als vrijwilliger. 
Of nadenken, met boeken of films. In litur-
gie en diaconie. Laat de gevarieerde inhoud je 
inspireren om handen en voeten te geven aan 
de zeven werken van barmhartigheid. Kijk op 
zevenwerken.nl voor meer informatie of om het 
werkschrift te bestellen. 

ZEVEN
wegen van barmhartigheid

DE NAÏV I TE I T  VAN HET  DOEN  
WERKSCHR IFT  

Kerkpunt nieuwe naam toerustingscentrum 

Kerkpunt is de naam van het nieuwe toerustings-
centrum van de Gereformeerde Kerken vrijge-
maakt en de Nederlands Gereformeerde Kerken. 
Sinds begin dit jaar werken het Praktijkcentrum, 
de Nederlands Gereformeerde Toerusting en het 
Diaconaal Steunpunt samen met het oog op de 
hereniging van NGK en GKv.

Directeur Cors Visser is blij met de naam Kerkpunt: “Wij maken een 
punt van kerk-zijn. Want in en door kerken kunnen mensen iets 
proeven van het koninkrijk van God. Kerkpunt staat ook voor een 
plek waar mensen terechtkunnen. Vanuit een levend geloof, met 
hart voor de kerk en met onze kennis en ervaring willen we kerken 
inspireren en begeleiden.” De belofte van Kerkpunt is: “Kom verder 
in kerk-zijn”. Daarmee wil de organisatie uitstralen dat ze zowel uit-
nodigend als toekomstgericht is. Kerkpunt wil gemeenten binnen 
en buiten de GKv en NGK beter van dienst zijn en heeft door de fusie 
de kennis en expertise samengebracht op één plek. Bij Kerkpunt 
werken twaalf mensen op het gebied van jeugd, missie, diaconaat, 
kerkenraden, predikanten en gemeentebrede ontwikkelingen. Kerk-
punt is een fusie van Nederlands Gereformeerde Toerusting (Predi-
kanten Steunpunt, Kerkenraden Steunpunt, Jeugdwerk Steunpunt 
en Missionair Steunpunt), Diaconaal Steunpunt en Praktijkcentrum.

Opgelicht als diaconie
Regelmatig worden diaconieën slachtoffer van oplichting. Ze krijgen 
te maken met mensen die na de kerkdienst of via de telefoon aan-
kloppen voor kleine betalingen in noodsituaties. Bijvoorbeeld de kos-
ten voor openbaar vervoer om te kunnen reizen naar een ernstig ziek 
familielid elders in het land. Het gaat in de verzoeken om een schrij-
nende en vaak acute situatie, bedoeld om medelijden op te wekken.
Wat kun je doen?
•	 Houd hulp zo concreet mogelijk! Geef geen contant geld en 

maak geen geld over naar een rekening. 
•	 Zorg dat je de sociale kaart van je plaats kent zodat je kunt door-

verwijzen, bijvoorbeeld naar overnachtingsmogelijkheden.
•	 Hanteer een zekere mate van zakelijkheid. Vraag goed door om 

het ware verhaal te achterhalen. 
•	 Zorg voor een stappenplan waarin je omschrijft hoe je als diaco-

nie omgaat met financiële hulpvragen. Zo’n stappenplan helpt 
bepaalde vormen van misleiding te voorkomen.

•	 Deel hulpvragen met andere diaconieën en hulpverleners om 
‘shopgedrag’ bij verschillende kerken en instanties te voorkomen.

•	 Ben je opgelicht? Doe dan aangifte, ook als het maar om kleine 
bedragen gaat.

Wil je als diaconie een eigen stappenplan opstellen? Download dan 
een voorbeeldstappenplan voor financiële individuele hulpverlening. 
Je kunt dit document aanpassen en aanvullen naar de eigen situatie.
 
Meer informatie vind je op kerkpunt.nl.



32 33

V R A A G
Als preeklezer bereid ik me altijd goed voor. Ik vind het mooi 
werk en het is belangrijk dat de preek goed overkomt. Als ik 
een geschikte preek gevonden heb, blijkt dat er altijd wel 
opmerkingen in staan die niet precies kloppen voor onze 
gemeente. Ik neem wel de vrijheid om soms wat aan te pas-
sen, maar hoever mag ik daarin gaan? En is het oké als ik er een 
heel andere liturgie bij maak? 

A N T W O O R D
Ik vind dit een voorstelbare vraag. In de kerkelijke regelingen is 
over preeklezen amper iets te vinden, behalve dat de te lezen preek 
door een bevoegd predikant gemaakt moet zijn. Voor die regel is 
wel iets te zeggen. Maar daar gaat de vraag niet over. De vraag 
gaat over de mate waarin de gekozen preek en liturgie mogen 
worden gewijzigd of aangevuld en of daar bepaalde criteria voor 
zijn. Criteria zijn er niet, maar er valt wel wat over te zeggen.

Op basis van vertrouwen
Het is belangrijk dat een gemeente (en kerkenraad) op basis van 
vertrouwen, en niet uit controle of regelzucht, met jou als preekle-

zer omgaat. Het is te waarderen dat je wilt preekle-
zen en een dienst wilt leiden. Fijn dat je graag wilt 
dat de preek goed overkomt. 
In die bedding van vertrouwen is het aan jou om 
dat vertrouwen op een mooie, aansprekende, 
onbevangen en eerlijke manier invulling te geven. 
Je moet je echt vrij kunnen voelen je de dienst 
eigen te maken en zo goed mogelijk de gemeente 
aan te spreken.

Binnen dat vertrouwen is veel mogelijk. Wanneer de inhoud van 
de preek en de hoofdlijn ervan niet gewijzigd worden, kun je best 
dingen toevoegen of weglaten. Een op zich mooi voorbeeld kan 
door de tijd ingehaald zijn. Ook kan een veel actueler of speci-
fieker voorbeeld, of een toespitsing op de lokale situatie, ervoor 
zorgen dat de preek landt in het nu. Ik denk zelfs dat het wense-
lijk is om dat te doen. Dat laatste zeg ik vooral omdat het ook bij 
preeklezen belangrijk is dat er verbinding met de hoorder wordt 
gelegd. Een van de manieren om dat te doen, is als preeklezer die 
verbinding te zoeken. Dat kan in woorden, maar natuurlijk ook in 
de manier waarop je de preek presenteert en de dienst leidt.

V R A A G  &  A N T W O O R D

Wat mag ik als preeklezer?

Jaap van  
den Bos

De gemeente actueel aanspreken
Daarnaast is het eerlijk en respectvol om de maker van de preek 
geen zinnen of gedachten in de mond te leggen die hij of zij niet 
geschreven heeft. Dat kun je prima ondervangen 
door te benoemen welke aanvullingen of voorbeel-
den je zelf toevoegt. Zo zou je kunnen zeggen: “Deze 
passage roept bij mij het voorbeeld op van…”. Of: “Ik 
denk dat dit goed te verbinden is aan…”. Daarmee 
doe je én de schrijver van de preek recht én tegelijk 
maak je werk van het actueel aanspreken van de 
gemeente. Je zou ook kunnen vertellen waarom je 
deze preek gekozen hebt of wat jouzelf er zo in aan-
spreekt.
De meeste preken zul je van internet halen, zeker nu de prekense-
rie Waarheid en recht niet meer wordt uitgegeven. Die preken zijn 
vaak specifiek op een gemeente gericht en niet geschikt gemaakt 

Jaap van den 
Bos: “Zoek als 
preeklezer de 

verbinding met 
de hoorder”

Over preeklezen 
is in de kerkelijke 
regelingen amper 
iets te vinden

Het is respectvol 
om de maker van de 
preek geen zinnen in 

de mond te leggen



3534

als leespreek. Als preeklezer moet je dat zelf doen. Dat is natuurlijk 
prima, maar laat wel de predikant weten dat je zijn/haar preek 
gebruikt. Wanneer je ingrijpender wijzigingen hebt, dan is het ver-
standig dat te delen met (of zelfs om goedkeuring te vragen van) de 
maker van de preek. Ik zou het dan ook in de dienst zeggen, bijvoor-
beeld: “De preek die ik in deze dienst lees, heb ik enigszins aange-
past aan onze situatie, in overleg met de predikant die deze preek 
heeft gemaakt”.

Verschillen in liturgische stijl
De liturgie waar je naar vraagt, is een ander verhaal. Zeker met de 
grote hoeveelheid en diversiteit aan liederen, de verschillen in litur-
gische stijl en de lokale mogelijkheden is het veel moeilijker om één 

liturgie bij een preek te schrijven. Je mag de liturgie 
die bij een preek zit, opvatten als een mogelijkheid, 
ook al is er vaak een bewuste keuze gemaakt waar-
bij preek en liederen elkaar versterken. Als preekle-
zer kun je zelf een liturgie opstellen, passend bij het 
lokale profiel en het type begeleiding. Ik zou je zelfs 
willen aanmoedigen om dit te doen. Daar is ook alle 
ruimte voor. Het zo zelf bezig zijn met de liturgie 
helpt om brugzinnen te formuleren tussen de ver-

schillende liturgische onderdelen. Bijvoorbeeld: “In de Bijbel lazen 
we net over Gods grootheid, mooi om te lezen maar ook mooi om te 
bezingen; het volgende lied sluit daar heel goed bij aan”. 

De vraag die je stelt, vind ik een mooie. Want dit raakt het hart van 
de gemeente. Kerkdiensten met verkondiging van Gods Woord vin-
den we in de gereformeerde kerken belangrijk. We investeren er 
royaal in, door predikanten een uitgebreide opleiding te geven. In 
die opleiding is meer en meer aandacht gekomen voor de manier 
waarop je een dienst leidt. Niet alleen een betrouwbare preek maar 
ook een aansprekend taalkleed, een levendige presentatie en een 
aansprekende liturgie. Wat mij opvalt is dat we veel investeren in 
predikanten, maar eigenlijk helemaal niet in preeklezers. Daarom 
ben ik vorig jaar begonnen met een cursus voor preeklezers. Graag 
wil ik je als preeklezer helpen om ontspannen en met meer impact 
een dienst te leiden. Want de boodschap van Gods genade is het 
waard om vrijuit gebracht te worden.

Jaap van den Bos is sinds 2017 als deeltijdpredikant verbonden aan de 
Oosterkerk in Groningen. Daarnaast ontwikkelt hij nieuwe initiatie-
ven zoals vrij-spreken.com.

W E R K E R  I N  D E  K E R K

Meer oog voor ouderen   

In deze rare coronatijd ben ik extra gevoelig voor het welzijn 
van ouderen. Probeer ik de ouderen in mijn omgeving extra 
in de gaten te houden. Ik bezoek bijvoorbeeld af en toe een 
weduwe, breng haar een bloemetje, drink een kop koffie met 
haar. Ik denk dat ik meer oog heb gekregen voor deze mensen 
doordat ik als pastoraal werker juist met hen in contact kwam.

Als pastoraal werker nam ik deel aan kerkenraadsvergaderingen 
waar besproken werd welke mensen extra aandacht konden gebrui-
ken. Dan werden die adressen onder de pastoraal werkers verdeeld. 
Ik kreeg vaak wat oudere, alleenstaande mensen toegewezen. Dat 
vond ik in het begin best spannend, want vaak kende ik deze men-
sen niet goed. En als mensen alleen zijn, dan hangt er veel van jouw 
inbreng af; dan is er niet nog een derde die een gesprek op gang kan 
houden. Dus ik vroeg me vaak af: Wat ga ik straks zeggen, zitten ze 
op me te wachten? Zal het gesprek wel lekker lopen? Maar ik kwam 
er al snel achter dat het daar niet om ging. Mensen vonden het altijd 
fijn als ik langskwam. Ik hoefde ook niets op te lossen, maar alleen 
te luisteren, er te zijn. Te laten zien dat er vanuit de kerk aan hen 
gedacht werd.
Sinds 2012 zijn mijn man en ik betrokken bij retraitecentrum De 
Spil, waar we af en toe retraiteleider waren. Inmiddels zijn we daar 
gastheer en -vrouw  voor de midweekretraites. Daar luisteren we 
ook veel. Bij De Spil komen allerlei mensen in verschillende fases 
van hun leven, met hun eigen verlangens. Daar heb ik geleerd dat je 
er mag zijn om te luisteren, maar mensen ook de ruimte moet geven 
hun eigen proces door te maken. Ik heb daar ook geleerd het hokjes-
denken los te laten.
Wat ik bij De Spil beleefde en wat ik kon doen als pastoraal werker, 
lagen in elkaars verlengde. Het paste goed bij me. Maar ik dacht op 
een gegeven moment ook: wat ik als pastoraal werker doe, is dat 
niet wat we als gemeenteleden ‘gewoon’ voor elkaar zouden moe-
ten doen? Omkijken naar elkaar, een bloemetje brengen, iemand 
verwelkomen. Daar zou je toch geen aparte functie voor nodig moe-
ten hebben?!
Ik denk dat ik als pastoraal werker mijn schroom richting ouderen 
ben kwijtgeraakt. En toen ik stopte als pastoraal werker, ging ik 
werken in de ouderenzorg. Dat was vast geen toeval.

Marjolein Goossens, 45 jaar, NCGK de Lichtzijde in Zoetermeer

Op welke manier heeft je werk in de kerk jouw geloof/leven/kijk op de kerk ver-
anderd? Wil je daarover vertellen, meld je dan aan voor deze nieuwe rubriek bij 
svanlokhorst@hotmail.com.

Ik moedig je aan om 
zelf een liturgie op te 
stellen, passend bij 
het lokale profiel



36 37

K E R K R E C H T

Taakverdeling en verantwoordelijkheid
Kerkenraad: wie, wat, hoe? deel 2

Leendert 
Verheij

Je wordt gevraagd voor de kerkenraad. Of iets plechtiger: de 
gemeente doet een beroep op je om ouderling of diaken te wor-
den. Wat houdt dat in? Wat staat je te wachten? Wat wordt er 
eigenlijk van je verwacht? Welke bevoegdheden heb je dan? En 
welke verantwoordelijkheden? Waar vind je de afspraken daar-
over? En waar komen die afspraken eigenlijk vandaan, welke 
gedachten zitten daarachter? Over deze vragen ging mijn vorige 
artikel (Dienst 1 2021). Zoals beloofd, ga ik in dit artikel nog nader 
in op het aspect van de roeping, op de vraag wat ‘pastorale zorg 
voor de gemeente’ inhoudt en op de mogelijkheden die ons kerk-
recht biedt om te voorkomen dat ambtsdragers overbelast raken.

Het bekleden van een kerkelijk ambt kent heel mooie kanten, 
schreef ik in het vorige artikel. Daarbij citeerde ik de apostel Paulus: 
“als iemand streeft naar een opzienersambt, dan begeert hij een 
schone taak” (1  Tim. 3:1 in de Naardense Bijbel). Gezonde ambitie 
en oprecht verlangen om op deze wijze dienstbaar te zijn, daar is 
niets mis mee. Sterker nog, het is fijn als die er zijn. Maar die ambi-
tie moet wel door anderen getoetst worden. Als het goed is, word 
je niet benoemd louter en alleen omdat je jezelf aanmeldt. En ook 
niet omdat het zó moeilijk is om de vacatures te vervullen dat ieder 
aanbod met beide handen wordt aangegrepen. Als het goed is, toet-

sen kerkenraad en gemeente of je over de vereiste 
gaven beschikt, of je ‘onbesproken’ bent en of er in 
jouw persoonlijke omstandigheden geen belemme-
ringen zijn voor een goed functioneren als ambts-
drager. De roeping die dan volgt, herinnert er steeds 
aan dat je niet op eigen initiatief je diensten ter 
beschikking stelt, maar dat je je geroepen weet om 
te gaan werken in dienst van je Heer. Door Hem en 

zijn gemeente geroepen en aan Hem en de gemeente verantwoor-
ding schuldig. Die roeping kan je ook helpen om, als het soms moei-
lijk wordt, daarvoor niet lichtvaardig weg te lopen.

Pastorale zorg voor de gemeente
De ouderlingen zijn samen met de predikant verantwoordelijk 
voor de pastorale zorg voor de gemeente. Daarnaast zijn er binnen 
de kerkenraad diaconale taken, vaak ook missionaire en bestuur-
lijke taken. Dat lijkt een overzichtelijke indeling en de verleiding 
kan groot zijn om tussen die terreinen stevige schotten te plaat-
sen en een zekere vorm van specialisatie na te streven. Daar kun-
nen allerlei motieven voor bestaan, maar een actueel motief is wel 

om de werklast van de individuele ambtsdrager zo veel mogelijk te 
beperken (zo min mogelijk vergaderdruk). Laat ouderlingen zich zo 
veel mogelijk beperken tot pastorale zaken, diakenen tot diaconale 
zaken en (bijvoorbeeld) het moderamen tot de meer bestuurlijke 
zaken, is dan de gedachte. Het grote gevaar van een dergelijke spe-
cialisatie is dat er veel samenhang verloren gaat. En 
uitgerekend die samenhang is voor goede pastorale 
zorg essentieel.
Het Latijnse woord ‘pastor’ betekent herder en pas-
torale zorg staat dus voor herderlijke zorg. Een in 
het bijbels taalgebruik veel voorkomende metafoor. 
Zowel in het Oude als in het Nieuwe Testament. In 
het Oude Testament staat het beeld van de herder 
vaak voor de leiders van het volk (onder andere de 
koning!). En dan voelen we wel aan dat het in ieder geval gaat om 
zaken als de inrichting van de samenleving, het recht, zorg voor de 
armen en kwetsbaren, bescherming tegen ‘vijanden van buiten’ en 
nog veel meer (zie onder meer Ezechiël 34 en Jeremia 23). Het lijkt 
me goed om dit ook vandaag nog in gedachten te houden. ‘De kudde 
weiden’ is meer dan af en toe een geestelijk gesprek voeren. Het gaat 
eveneens om opzicht, zorg voor elkaar, zorg voor de armen, kwets-
baren en zwakken, het bevorderen van geestelijke groei, aandacht 
voor wie achterblijft, aansporen tot het hebben van oog en liefde 
voor de wereld om ons heen (missionair en diaconaal), enzovoort. 
En voor al deze dingen kunnen zaken als de organisatorische inrich-
ting van de gemeente, opleiding en training van mensen, de plaats 
en de inrichting van een (kerk)gebouw, het beheer daarvan en ook 
van de financiën van belang zijn.
In zekere zin geldt dus: alles hangt met alles samen. En dat vraagt 
erom dat ergens de integrale verantwoordelijkheid voor het geheel 
neergelegd is. Binnen onze kerkverbanden is dat bij de kerkenraad. 
Die is belast met de leiding en de verzorging van de gemeente.

Taakverdeling en samenhang
Dit betekent niet dat er geen onderscheid in taken kan zijn. Veel 
kerkenraden kennen bijvoorbeeld een of meer jeugdouderlingen. 
Mijn indruk is dat er in toenemende mate kerkenraden zijn die 
een of meer ambtsdragers geheel of gedeeltelijk vrijstellen van het 

Je weet je geroepen 
om te gaan werken in 
dienst van je Heer

Het grote gevaar van 
specialisatie is dat 
er veel samenhang 

verloren gaat

Het Latijnse 
woord ‘pastor’ 

betekent 
herder en 

pastorale zorg 
staat dus voor 

herderlijke 
zorg



38 3939

pastorale en/of diaconale werk, zodat zij zich kunnen wijden aan de 
meer bestuurlijke taken. Dat kan heel goed, maar ik wijs graag op 
het gevaar voor de hiervoor genoemde samenhang. Er is een terech-
te wens om zo weinig mogelijk te vergaderen en daarom wordt 
nogal eens veel werk gedelegeerd naar die verschillende geledin-
gen of naar wijkteams. Dat delegeren houdt dan vaak in: het werk 

gebeurt in kleinere verbanden en de kerkenraad als 
geheel bemoeit zich er niet of nauwelijks mee, om 
doublures te voorkomen.
Er is nog een andere ontwikkeling die erop gericht 
is om het werk van de ambtsdragers te verlichten. 
Ouderlingen werken vaak samen met een of meer 
pastoraal bezoekers. Die zijn geen lid van de ker-
kenraad, maar nemen een deel van het bezoek-
werk van de ouderling voor hun rekening. Zo laten 

diakenen zich soms bijstaan door diaconaal assistenten (wijkassis-
tenten). Dat is een ontwikkeling die oude bijbelse papieren heeft. 
Mozes kampte al met overbelasting, toen hij als enige rechter in 
het volk Israël optrad. Op advies van zijn schoonvader Jetro scha-
kelde hij anderen in voor de afhandeling van de minder belangrijke 
geschillen (Ex. 18). Nadat hij (op een later moment) aangaf dat de 
last van het leiderschap hem te zwaar werd, kreeg hij de opdracht 
om zeventig oudsten aan te stellen om met hem die last te dragen 
(Num. 11). En toen in de jonge christelijke gemeente in Jeruzalem 
geklaagd werd dat een bepaalde groep weduwen verwaarloosd 
werd, besloten de apostelen om extra mensen aan te stellen en te 
komen tot een taakverdeling. Zo kan elke tijd om zijn eigen aanpas-
singen vragen, wanneer blijkt dat het werk gaat lijden onder over-
belasting van de betrokkenen. Maar steeds weer geldt dat daarbij 
de verdeling van de verantwoordelijkheden en vooral de samen-
hang goed geregeld moeten worden!

Zo klein mogelijke kerkenraad?
Ik bespeur bij sommige gemeenten een neiging om de kerkenraad 
zo klein mogelijk te houden en zo veel mogelijk werk te delegeren 
naar wijkteams. Een (misschien wat extreem) voorbeeld: in een 
gemeente met meer dan vijfhonderd leden bestond de kerkenraad 
nog slechts uit de predikant en drie ouderlingen. Het diakenambt 

kende men in die gemeente niet. Vrijwel al het pastorale, diaco-
nale en missionaire werk was georganiseerd op het niveau van 
wijkteams. De kerkenraad hield zich vooral met de 
overkoepelende organisatorische zaken bezig. In 
zo’n opzet is het gevaar groot dat niemand voor het 
geheel verantwoordelijk kan zijn. Maar ook voorzie 
ik problemen als er bijvoorbeeld verschil van inzicht 
ontstaat tussen de (kleine!) kerkenraad en de predi-
kant omtrent het functioneren van de laatste. En 
hoe groot zijn –  in geval van problemen  – in een 
relatief grote gemeente het draagvlak en het gezag 
van zo’n uiterst kleine kerkenraad?
Het is goed om te streven naar een situatie waarin ambtsdragers zo 
min mogelijk door vergaderdruk van hun andere werk afgehouden 
worden. Maar het is niet goed om met het badwater ook het kind 
weg te gooien.

Mandateer deeltaken aan kleinere groepen
Een beter alternatief zou zijn om langs twee lijnen overbelas-
ting van de ambtsdragers te voorkomen. De ene lijn is die van het 
inschakelen van extra mensen, zoals pastoraal bezoekers en wijkas-
sistenten, die een deel van het werk van de ambtsdragers kunnen 
waarnemen, maar niet in de kerkenraad zitten. De andere lijn: man-
dateer deeltaken van de kerkenraad aan kleinere groepen binnen of 
buiten de kerkenraad. Voorbeelden van kleinere groepen binnen de 
kerkenraad zijn de diakenen voor het interne en externe diaconale 
werk van de gemeente en bijvoorbeeld het moderamen voor veel 
organisatorische zaken en de externe vertegenwoordiging van de 
gemeente. Voorbeeld van een groep buiten de kerkenraad is de klas-
sieke commissie van beheer.

Ik gebruik hiervoor met opzet het woord mandateer en niet delegeer. 
Het gaat hier om begrippen die ontleend zijn aan het bestuurs-
recht. In geval van delegatie draag je als kerkenraad bevoegdhe-
den over, die je dan zelf kwijt bent. Bij mandatering geef je (binnen 
grenzen) de bevoegdheid aan een kleine groep om namens de ker-
kenraad besluiten te nemen, maar de kerkenraad houdt zelf ook 
die bevoegdheid. Als de situatie (of de gemeente) 
erom vraagt, kan de kerkenraad nog steeds zelf 
die bevoegdheid gebruiken. En dat biedt een extra 
waarborg om de samenhang, waarover ik het hier-
voor had, te bewaken en inhoud te geven aan de 
integrale verantwoordelijkheid van de kerkenraad.
Zo’n regeling van onderlinge taakverdeling en de 
diverse bevoegdheden en verantwoordelijkhe-
den kan het beste worden vastgelegd in een eigen 
(plaatselijk) statuut. Dat statuut moet blijven binnen de grenzen 
van de kerkorde en vormt daarop dan een aanvulling, die plaatselijk 
in maatwerk voorziet. Daarover een volgende keer meer.

Leendert Verheij is oud-president van het Gerechtshof Den Haag en 
voorzitter van de Commissie Kerkrecht en Beroepszaken van de NGK

Ambtsdragers 
moeten zo min 

mogelijk door 
vergaderdruk 

van hun 
andere werk 
afgehouden 

worden

Het gevaar is groot  
dat niemand 

voor het geheel 
verantwoordelijk  

kan zijn

Samenhang 
bewaken en inhoud 
geven aan integrale 

verantwoordelijkheid

Er is een terechte 
wens om zo 
weinig mogelijk te 
vergaderen



Teruggeven

Is dit het nieuwe nu
Dat samen toch alleen blijkt
Dat iedereen voor zich kijkt
Zichzelf verhoudt tot U

Is dit het toekomstbeeld
Gezichten achter schermen
Een weegschaal voor ontfermen
In groepen opgedeeld

Is dit uw kerk nog wel
Hoe zijn we dan tot zegen
Creëert U nieuwe wegen
Gaat dit niet iets te snel

Ik zit vol vragen Heer
Die ik niet overzien kan
Soms word ik er zo moe van
Zie ik geen toekomst meer

©
 Iris van der Ziel

Maar wij zijn toch uw werk
U houdt de kerk in leven
U zult haar toekomst geven
U maakt haar straks weer sterk

De kerk blijft steeds van U
Ook in ontwikkelingen
Die ons tot ‘anders’ dwingen
Ook in dit nieuwe nu

Daarom geef ik het terug
Want U kent dit seizoen al:
Wat wilt U dat ik doen zal
Sla zelf voor ons een brug

Anne Lies Mossel-de Kievit


