TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Samen verder...
als kRerk onderweg

Nieuwe vormen van verbondenheid
JeugdwerR opnieuw doordenken
Maar witlen we wel dezgelfde kRant op?

Diaconaat als tafeldienst: breken en delen

2|2021



Inhoud

INTRODUCTIE
INSPIRATIE
PRAKTIJKVOORBEELD
COLUMN
JEUGDWERK

HANDREIKING

BIJBELSTUDIE

DIACONAAT

KERKPUNT

VRAAG & ANTWOORD

WERKER IN DE KERK

KERKRECHT

GEDICHT

° .’.
Diensti
69e jaargang
Nummer 2,2021

Dienst biedt concrete
toerusting en ondersteuning
aan ambtsdragers en andere
werkers in de kerk, gericht
op de dagelijkse praktijk

van pastoraat, diaconaat,
gemeentelijk functioneren
en gemeenteopbouw.

Dienst verschijnt vier keer per
jaar.

Redactie

Gienke Boersma-Vreugdenhil
Kees van Dusseldorp,
hoofdredacteur

Anko Oussoren

Derk Jan Poel

Annemarie Roth,
redactiesecretaris

Peter Sinia

Jacqueline van der Ziel-Visser,
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie
kan via de website:
www.blad-dienst.nl.

Administratie

Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708

1100 DE Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en
adreswijzingen schriftelijk of
per e-mail aan de administratie
doorgeven.

Abonnementsgeld te voldoen na
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 13,25 per jaar.
Blokabonnement vanaf 10 ex.:

€ 8,20 perjaar.

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2021 - uitgave van Buijten &
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

Samen verder in het doolhof

Als kind vond ik doolhoven helemaal geweldig. Met anderen een
wedstrijdje doen om zo snel mogelijk het einde te vinden. Soms best
lastig, zomaar verdwaalde ik en liep vast. Van een van de doolhoven
weet ik nog goed dat er in het midden een hoge toren stond. Vanaf
die toren kon ik precies zien hoe er gelopen moest worden. Als ik
daar stond, leek het zo eenvoudig.

Ideeén, verlangens, onzekerheden en verwarring

Ik deel dit met jullie omdat het beeld van een doolhof past bij wat
ik ziein heel veel kerken. Er is veel in beweging. Voor de coronacrisis
was er al veel verwarring en het lijkt erop dat dit nu enorm is ver-
sterkt. Niet alles daarvan is direct zichtbaar, doordat ontmoetin-
gen en samenkomsten nog steeds veel beperkingen kennen. Maar
het nadenken gaat wel door en levert uitdagende initiatieven en
nieuwe perspectieven op. Ook omdat kerkleden het afgelopen jaar
meer dan ooit gekeken hebben naar andere kerken. Al die ideeén,
verlangens en onzekerheden kunnen ons zomaar het gevoel geven
dat we in een doolhof zitten. Een doolhof waar de een snel door-
heen wil, de ander onderweg verschillende dingen wil doen en weer
een ander met angst en beven naar de toekomst kijkt. Hoe blijven
we met verlies van zekerheden en structuren aan elkaar verbonden
in de missie en liefde van Jezus Christus? Hoe kunnen we van hieruit
christelijke gemeenschappen vormen?

Aanwezig zijn

In deze Dienst willen we wat lijnen aangeven die bijdragen aan
hoopvol en levendig kerk-zijn. De weg door het doolhof is een weg
die je samen loopt. Ga als kerk niet van alles voor mensen doen. Trek
met elkaar op. Ga samen eten. Wees biddend aanwezig. Je aanwe-
zigheid als christen is waardevol in zichzelf. Deel met elkaar de pijn
die corona heeft aangericht. Ook in de manier waarop we kerk zijn
geweest. Elkaar weten te vinden en vast te houden, bleek een uitda-
ging die vaak te groot was. Mijn hoop is dat dit ons dwingt om naar
Jezus te kijken. De kracht van het evangelie te zien. En van Jezus te
leren hoe Hij gewoon aanwezig was tussen de mensen.

Oussoren



INSPIRATIE

Hoe zal dat zijn als straks de kerk weer open kan, als we weer
kunnen nadenken over kerk-zijn na corona? Ik weet dat ver-
schillende kerkenraden hiermee bezig zijn. Maar het is niet
heel gemakkelijk. Je wilt weer samenkomen en verdergaan
vanuit nieuwe hoop. Maar waar begin je? En durven we na een
periode van beperking weer contact te maken met diepere
verlangens? Ik pleit voor twee elementen in een proces van
wederopstanding van het kerkelijk leven: voel de pijn en ga
vooral veel samen eten. In mijn ogen gaat het om een geeste-
lijk én om een heel fysiek proces. Al het andere komt daarna
wel (of niet).

Voel de pijn

Samen met Peter Wierenga schreef ik een boekje over kerk na coro-
na: Herkerken — De toekomst van geloofsgemeenschappen. Daarin
pleiten we voor een herwaardering en opnieuw leven inblazen
van kleine gemeenschappen binnen de kerk. Wat we niet zo sterk
benoemd hebben, is de pijn over corona. Het rouwproces waar
velen van ons nog middenin zitten. Wat ik nu merk, is dat de pijn
van wat meer dan een jaar corona heeft teweeggebracht, nog veel
sterker is geworden. Zo sterk dat je daar niet omheen kunt. De eer-
ste stap isdaarom: voel de pijn! Geef die een plek, benoem hem, heb
er oog voor, maar kijk dan ook echt goed. De pijn vanwege corona is
namelijk niet alleen de pijn om het verlies van een manier van kerk-
zijn die achter ons ligt en niet meer terugkomt.

De coronapijn is terecht en soms diep, maar daar-

"""""""""""""""""""" onder zit bij een groeiend aantal mensen een ande-

re pijn, die verdergaat. Alleen onze coronamoeheid

benoemen en onze wonden likken, kan wel heel

pastoraal lijken, maar gaat ons niet brengen bij het

punt waar het de komende jaren echt om zal gaan.

Corona maakt een leegte in ons kerk-zijn zicht-

baar: als kerkdiensten en de organisatie stilvallen,
is er ineens een stuk minder verbinding. We hadden te weinig een
antwoord op het wegvallen van de fysieke kerkdiensten. Elkaar
weten te vinden en vast te houden, bleek vaak een uitdaging die te
groot was. Corona laat ons de pijn voelen van een manier van kerk-
zijn die niet vraagt om een snelle reparatie, maar om zoeken naar
genezing. Dat gaat over nieuwe vormen van verbondenheid naast
de kerkdienst. Om relaties die verdergaan dan organisatie en losse
activiteiten.

Aan tafel
wordt het
gesprek
als vanzelf
gevoerd

Gasamen eten

De eerste reflex die ik verwacht na corona is: weer terug naar onze
kerkelijke business as usual. Een focus op fysieke kerkdiensten en
de gebruikelijke andere activiteiten. Heerlijk als het weer kan en
ergens lijkt er niets mis mee. Wie de pijn van zojuist nog niet ver-
geten is, doet er beter aan in te zetten op een groter feestje: zoek
elkaar op. Bouw zo nodig de kerkzaal door de week
om als eetzaal en stimuleer dat groepen gemeen-
teleden bij elkaar aan tafel terechtkomen. En vertel
elkaar de verhalen van pijn en van hoop. Deel de
vreugde. Dank God, breek het brood en deel de wijn.
Bouw het feest rond de tafels en laat dat maanden
mogen duren — ik meen het serieus. Dat wat we het
meest gemist hebben is elkaar. Het is niet goed dat
de mens alleen is, maar dat was maandenlang wel vaak de situatie.
Vier de nieuwe ruimte en doe dat door in te zetten op relaties. Rela-
ties die de samenleving mist, maar die de kerk ook te lang gemist
heeft. Want hier ligt de kracht van het lichaam van Christus: weer
verbonden te zijn in eenheid, geloof, hoop en liefde.

Wie een proces van vernieuwing en nieuw elan wil stimuleren, kan
zo veel verbinden aan deze tafels van hoop. De maaltijden kunnen
in alle groottes, vormen en samenstellingen plaatsvinden. Ze hoe-
ven niet meteen in een systeem te passen van nieuwe kringen. Ga
eerst vooral dingen doen met elkaar en het belangrijkste daarbij
is: samen eten. Omdat de vroege kerk rond de tafels geboren is en
bekendstond om haar vitaliteit. En omdat eettafels plekken zijn



Een gekrui-
sigde staat
centraal in onze
geloofsgemeen-
schappen

waar je gemakkelijk de deur naar de straat openzet en gasten laat
meegenieten. Omdat het plekken zijn waar het gesprek als van-
zelf gevoerd wordt. Waar ideeén geboren en geloof gedeeld kan
worden. Ik ben voorstander van bezinning en vormen van visie en
beleid, maar ik pleit er van harte voor om dat beleid in te zetten
vanuit ontmoetingen rond de tafel. Niet zonder eten en drinken en
niet zonder diepe menselijke verbondenheid.

Minder vergaderen, meer doen

We zijn gewend om visie en beleid — op woorden en op papier —in
te zetten. Ik niet minder. Maar ik leer wel steeds meer dat beleid
en visie niet gaan zonder doen. Doe vooral iets. Samen maaltijden

organiseren brengt veel doen mee, zonder activisme en zonder
tegelijk functioneel te worden. We hebben elkaar weer zo nodig.
En als we dat voelen, kunnen we de afhakers mee laten eten wel-
licht. Al met al kom je zo terecht in een beweging
die meer vanuit de gemeente is dan vanuit de ver-
gadertafels.

Een kerkenraad die hier werk van maakt, zal min-
dervergaderen en meer aan tafel zitten met allerlei

groepen en kringen. Een lunch met moeders met

jonge kinderen inclusief oppas tijdens het eten.

Een bring your own food-avond met jongeren. Wijk-

groepen, kringen, buurtgroepen — de mogelijkheden liggen voor
het oprapen en de uitvoering is niet moeilijk. En dan van daaruit in
kleine stapjes verder. Ook hier het missionaire perspectief ruimte
geven, vanuit de simpele vraag: wat zou je voor je eigen buurt wil-
len? Organiseer maaltijden per buurt of wijk. Bij zulke buurttafels
bijvoorbeeld is de stap miniem om naar buiten te kijken én te gaan.
Gewoon dingen doen die dichtbij liggen. Je kunt zelfs speciale
afhaakdiners organiseren voor hen die zich niet meer verbonden
voelen: vertel nog één keer je verhaal en wij luisteren naar je.

Het is wel het net aan de andere kant uitwerpen: we waren dit zo
niet gewend. Ik geloof dat op die momenten dingen gaan gebeuren
die ons laten zien hoe de kerk van morgen eruit kan zien.

Gebrokenheid in de ogen kijken

Wat ik voorstel, is om daarbij alle ruimte te geven aan de pijn en het
gemis van de afgelopen coronaperiode. En om daarbij dan ook een
geestelijke beweging te maken: met die pijn naar het kruis gaan.
Concreet gaat dat over de vraag of we de gebro-
kenheid kunnen verbinden met het evangelie van
het kruis en dus te zien op Christus. Wie vitaliteit
verlangt, zal de gebrokenheid in de ogen moeten
kijken.

Heel concreet denk ik aan drie groeperingen waar

die gebrokenheid en pijn sterk spreken: de jonge-

ren, de afhakers en de samenleving. In een onlangs

gepubliceerd onderzoek van de EO en het Neder-

lands Dagblad onder duizend christenen blijkt dat vooral jongeren
tijdens de tweede coronagolf afhaakten. Het zijn jongeren die als
kritiek op de kerk hebben dat deze meer met corona dan met geloof
bezig was. En het zijn jongeren die zelf aan de bel moesten trekken
om contact te krijgen binnen de kerk. Zonder er dieper op in te gaan,
wil ik aangeven: zoek die pijn op. Die zit daar, bij jongeren. Luister
eerst en vooral naar hun verhaal. Net als naar de gezinnen die ook
weinig gehoord en gezien zijn in de afgelopen periode, volgens dit
onderzoek. Kortom, luister naar de afhakers. Wat is hun pijn? Wat
zegt hun verhaal over kerk-zijn?

Ten slotte lees ik dat 41 procent van de ondervraagden aangeeft dat
de kerk tijdens corona meer het voortouw in de samenleving had



moeten nemen. De vraag ‘waar was de kerk in de samenleving?’
leeft dus wel degelijk. Het is een deel van onze gezamenlijke pijn.
Niet overal even sterk en er gebeurde op veel plaatsen gelukkig van
alles, maar er was ook veel navelstaren. Dat was al zo voor corona
en datis helaas niet echt overtuigend doorbroken in deze crisis, ter-
wijl er alle aanleiding toe was.

Het evangelie van het kruis

Waarom beschrijf ik dit als cruciale processtap voor het opnieuw
leven inblazen van de gemeente? Omdat ik in deze tijd na Pasen
weer meer dan ooit overtuigd ben door het evangelie van het kruis.
Lees een bijbelgedeelte als 1 Korintiérs 1:17-25 en je staat weer oog
in oog met de kern van ons geloof. We geloven niet in een maakbare
wereld, maar in het evangelie van het kruis. Een
gekruisigde staat centraal in onze geloofsgemeen-
schappen. Dat betekent concreet dat we de diepere
pijn die er al jaren ligt met dat kruis moeten leren
verbinden. Laat niet de harde kern van de gemeen-
te, maar laten liever die rafelige randen ons vertel-
len hoe we leren opnieuw kerk te zijn.

De pijn over de coronacrisis in de kerk dwingt ons

terug te gaan naar de kracht van het evangelie.
En dat kan alleen als we zien waar het breekt en waar alle goede
bedoelingen toch tekortgeschoten zijn. Volgens mij komt er juist
dan echt ruimte voor diepe verandering en een nieuw elan dat wél
verschil gaat maken.

Reremiclt Wit

E Peeer Wierenga

Remmelt Meijer is theoloog en
coach. Vanuit CRUX werkt hij als

kerkbegeleider. Als kerkpionier is
hij verbonden aan Hemelsbreed K E R K E N
in Amsterdam Zuidoost.

Met Peter Wierenga schreef De toekomst van

hij een boek over het grotere geloofsgemeenschappen
verhaal van kerk en corona:
Herkerken — De toekomst van

geloofsgemeenschappen (uit-
geverij Vuurbaak € 16,99).

PRAKTIJKVOORBEELD

Een kleine zeven jaar geleden werd ik benaderd om voorgan-
ger van de multiculturele kerk Hoop voor Noord te worden.
In de gesprekken daarover werd mij gevraagd om dan ook in
Amsterdam-Noord te komen wonen. Niet alleen om dicht bij
de leden van de kerk te wonen. Maar ook om dicht bij de niet-
leden van de kerk te kunnen zijn, relaties met hen aan te kun-
nen gaan en onderdeel te worden van hun directe omgeving.

Deze vraag past helemaal bij de manier waarop de multiculturele
kerk Hoop voor Noord in Amsterdam-Noord kerk wil zijn. We willen
zo veel mogelijk ‘zijn waar de mensen zijn’ in plaats van een aanbod
te creéren waarvoor we mensen uitnodigen en waar zij vervolgens
naartoe moeten komen. In navolging van een God die in Jezus naar
mensen toe komt en mét mensen is: “Het Woord is mens geworden
en heeft bij ons gewoond, vol van goedheid en waarheid” (Joh. 1:14).
Deze presentiebenadering heeft gevolgen voor de manier van kerk-
zijn en levert ook belangrijke inzichten op.

Huiskringen, taalgroepen en buurtgroepen

Zo werken we, naast ons algemene aanbod van samenkomsten
op zondag en cursussen doordeweeks, met kleine en middelgrote
gemeenschappen waarin relaties centraal staan. Naast huiskrin-
gen, die we steeds meer geografisch zijn gaan indelen, hebben we
ook taalgroepen en buurtgroepen. Een taalgroep
bestaat uit mensen met eenzelfde culturele ach-
tergrond en eenzelfde taal. De relaties lopen dus via
de taal en cultuur. Zo komen Iraniérs en Afghanen
doordeweeks samen om elkaar te ontmoeten, met
elkaar te eten en in het Farsi te kunnen aanbidden
en de Bijbel te lezen. Voor veel leden van deze groep
is dit hun kerk, terwijl ze veel minder betrokken
zijn bij de centrale zondagse samenkomsten van
Hoop voor Noord. Het onderdeel-worden van deze
gemeenschappen loopt via de verschillende relaties die op allerlei
manieren zijn gelegd en verder groeien in deze groepen.

Een buurtgroep is een kleine kring van mensen die allemaal bij
elkaar in dezelfde buurt wonen. Zij willen er niet alleen zijn voor
elkaar, maar ookvoorde mensen die om hen heen wonen. Daar wor-
den dan ook tijd en energie voor vrijgemaakt. Om relaties te leggen
en te onderhouden met buurtbewoners. Om ritjes naar het zieken-
huis te maken, kopjes koffie te drinken en te luisteren naar verha-
len. Om samen de buurt schoon te maken of samen een buurtmaal-



10

tijd vorm te geven. Inzet voor een buurtgroep en een buurt betekent
vervolgens ook dat er minder tijd overblijft om je in te zetten voor
Hoop voor Noord als geheel en de activiteiten en samenkomsten die
de kleine groepen overstijgen.

Op allerlei manieren proberen we, met vallen en
opstaan, zegenend aanwezig te zijn. Dit geldt voor
de kerk als geheel, maar net zo goed voor de afzon-
derlijke groepen. Dit zegenend aanwezig zijn, kan
ertoe leiden dat mensen graag bij de gemeenschap
willen horen, hoewel ze (nog) geen christen zijn.
Dit onderdeel-worden van de gemeenschap vinden
we belangrijk, omdat we ervan overtuigd zijn dat
juist binnen die gemeenschap de relevantie van het
evangelie ontdekt kan worden. Hierbij zijn mensen die willen mee-
doen niet slechts toeschouwers of gasten maar geven we ze, waar
mogelijk, ook verantwoordelijkheden als ze zelf graag iets willen
bijdragen aan de gemeenschap.

Streven naar gelijkwaardigheid in relaties

Het present-zijn in mijn buurt heeft mij ook belangrijke dingen
geleerd, die ik mensen persoonlijk, maar ook kerkgemeenschappen
als geheel, toewens. Je kunt zomaar gaan rondlopen in je omgeving
met het plan dingen véér mensen te gaan doen in plaats van samen
mét hen op te trekken. Als je dingen véér mensen gaat doen, word jij
de hulpverlener. En de ander wordt degene die geholpen moet wor-
den. Maar samen met mensen optrekken, leidt tot
meer gelijkwaardige relaties en geeft meer waar-
digheid aan die ander. Ik ben niet alleen het luiste-
rende oorvoor mijn oudere buurman die regelmatig
zijn verhaal kwijt moet en kampt met lichamelijke
ongemakken. Ik ben ook degene die blij is met zijn
handige handen die mijn stoel repareren. En ik ben
dankbaar dat hij, als wij als gezin in quarantaine
moeten, graag een boodschap voor ons doet.

Het zo veel mogelijk streven naar gelijkwaardigheid in relaties, ook
tussen mensen die heel verschillend zijn, helpt om afhankelijkheid
te blijven ervaren. Je bent niet alleen afhankelijk van anderen, maar
ook afhankelijk van de genade van God. In de rol van hulpverlener
wordt maar al te vaak je kracht en onafhankelijkheid ten opzichte
van de ander benadrukt. Maar juist kracht en onafhankelijkheid
helpen niet mee aan het begrijpen en ervaren van het goede nieuws
van Jezus.

Aansluiten bij wat God al aan het doen is

Een tweede les die ik geleerd heb, is dat ik mag aansluiten bij wat
God al aan het doen is in de omgeving waar ik terechtkom. Hij is
daar al aanwezig. Soms heel duidelijk, waar dingen in zijn naam
gedaan worden. Soms wat meer verborgen, in de goede dingen die
niet in zijn naam gedaan worden, maar naar mijn overtuiging wel
het gevolg zijn van Gods algemene genade. Dat geeft een enorme
rust. Het hangt niet van mij af. God is al aan het werk en daar mag

Moment
voorafgaand
aan een
doopbediening
in Hoop voor
Noord

ik bij aansluiten en mijn eigen rol spelen. Met soms verrassende uit-
komsten.

Zo werk ik als vrijwilliger al jaren samen met een
buurtbewoonster in een buurtmaaltijdproject. Zij
staat urenin de keuken en heeft een groot hart voor
de armere, oudere en eenzame mensen in de buurt.
Met niet-aflatende energie blijft zij zich daarvoor
inzetten. Ook in coronatijd. Voor mij een voorbeeld.
Toen ik haar een keer vroeg wat het voor haar bete-
kende met christenen en de kerk samen te werken,
vertelde zij mij dat ze daardoor veranderd was. Had
ze eerder meer negatieve vooroordelen over statushouders, nu pro-
beert ze iedereen gelijk te benaderen. “Want we zijn allemaal men-
sen en hebben allemaal recht op een warme maaltijd.”

Hoop
@ voor Noord

Meer priester dan prediker

Als derde punt ervaar ik dat je door present te zijn meer priester
dan prediker bent. En als het moment geschikt is om iets te mogen
zeggen, dat daar dan de priesterlijke aanwezigheid aan voorafgaat.
Niet slechts als middel tot het eigenlijke doel, het verkondigen van
het evangelie. Maar als waardevol doel in zichzelf, namelijk Jezus

11



12

Ontmoeting in
de buurt

Christus vertegenwoordigen die in je woont. Waarbij je de reactie

van de ander, de mogelijkheid van verkondiging en de vrucht die dat

eventueel oplevert, volledig aan God laat. Petrus bemoedigt daar-

mee zijn lezers, die hij eerder opgeroepen heeft een heilig priester-

schap te vormen: “Erken Christus als Heer en eer Hem met heel uw

hart. Vraagt iemand u waarop de hoop die in u leeft gebaseerd is,
wees dan steeds bereid om u te verantwoorden. Doe
dat dan vooral zachtmoedig en met respect, houd
uw geweten zuiver” (1 Petr. 3:15-16).

Het aanwezig zijn bij mensen en voor hen bidden,

ook als ze zichzelf geen christen noemen, heeft in

zichzelf waarde, God wil het gebruiken. Op deze

manier kan ik een schakel zijn tussen God en men-

sen. Van dat bidden voor en met mensen, naast

dingen met en voor hen doen, probeer ik dan ook
steeds meer een gewoonte te maken. Zoals het inmiddels een vast
ritueel geworden is om met een niet-christelijke kennis van mij om
de zoveel tijd naar het graf van zijn vader te gaan. Waarbij ik op de
begraafplaats bij het graf steeds het verzoek krijg om een gebed uit
te spreken.

Aanwezig zijn als kerk en christen, met de nadruk op zijn, is niet
gemakkelijk. Juist in een tijd waarin veel mensen het moeilijk vin-
den om te wortelen en langetermijnrelaties aan te gaan. Die tijd
beinvloedt ook christenen met een missionair verlangen. Ze worden
ongeduldig, en krijgen bijgevolg de neiging niet-aanwezig te zijn
en snel af te haken. Tegelijkertijd ligt er ook een kans. Juist in een
tijd met veel vluchtige momenten, oppervlakkige relaties en korte-

termijndenken kunnen kerken en christenen het verschil maken.
Mits zij bereid zijn vol te houden en trouw te blijven in relaties en
omstandigheden. Ook als het tegenzit, moeilijk wordt of er niets
nieuws meer te beleven lijkt.

Blijf het grotere plaatje zien

Belangrijkis om als kerk en christen altijd het grotere plaatje te blij-
ven zien. Het perspectief van het Koninkrijk dat jouw eigen leven,
bestaan en grenzen overstijgt. Het bemoedigt mij enorm als ik luis-
ter naar de getuigenissen van volwassenen die wij in Hoop voor
Noord mogen dopen. Heel vaak wordt daarin iets verteld over erva-
ringen die zij hadden in hun kinder- of tienertijd. Met bijvoorbeeld
een zondagsschool of een christelijk zomerkamp, waar bijbelver-
halen en inspirerende leiders een belangrijke rol speelden. Bijna
altijd zullen deze leiders niet weten hoe het leven van de kinderen
en tieners verder is gegaan. In veel gevallen hebben de volwassen
dopelingen tientallen jaren niks gedaan met dat wat ze gehoord en
ervaren hebben. Tot het moment in hun leven dat

God en geloof opeens relevant worden en er, voor

mensenogen, vrucht te zien is.

Je mag als kerk en christen aanwezig zijn in het

leven van mensen. Je mag een stukje meelopen op

hun reis. En hopelijk laat jij ze ook met jou meelo-

pen en geef je hun de mogelijkheid jou iets te geven.

Mogelijk vraag je je af wat de vrucht of het resultaat

is van dat met elkaar optrekken, als relaties ophou-

den en je mensen uit het oog verliest. Een ander moment kom je in
het leven van mensen en kun je aansluiten bij iets waar anderen
mee begonnen waren. En zie je geestelijke vrucht. Beide situaties
zijn waardevol. Beide vormen een onderdeel van het grotere plaat-
je, het koninkrijk van God. Zoals Paulus beschrijft in 1 Korintiérs
3:6-7: “Ik heb geplant, Apollos heeft water gegeven, maar God heeft
doen groeien. Het is niet belangrijk wie plant of wie begiet; alleen
God is belangrijk, want Hij doet groeien.”

Theodoor Meedendorp is voor- |
ganger van Hoop voor Noord in -
Amsterdam-Noord. Daar is hij KERK MET
onder meer verantwoordelijk BEIDE BENEN
voor buurtgroepen en hij is zelf IN DE BUURT
ook een betrokken buurtbewo- ;

ner. Daarnaast helpt hij kerken, ' v .
als trainer voor Umoja Nederland I 4
(onderdeel van Tearfund), om I

kerk voor en met de buurt te zijn.
Meer informatie vind je op umojanederland.nl.

13



Jeugdtrends

Vloeibare tijden Zorg voor vriendschap en vreugde

Jeugdwerk opnieuw doordenken

Al heel wat jaren mag ik meewerken aan het schrijven van de
Jeugdtrends. Dit jaar draaiden de Jeugdtrends om de gevolgen van
de coronamaatregelen. Naar voren kwam dat de impact van de
coronacrisis op jongeren groot is. Gebrek aan structuur en contact
kan voor jongeren desastreus zijn. Jongeren hebben minder moge-
lijkheden om elkaar te ontmoeten, terwijl dat in hun levensfase
i cruciaal is. Een gebrek aan onderling contact leidt tot een toename
Py 30 van angstklachten en somberheid. Jongeren zijn eenzamer dan ooit ~ Oussoren

Gerben en daarnaast worstelen ze met gevoelens van verdeeldheid, teleur-
de Wild stelling en machteloosheid.

Het is goed dat we ons daarbij realiseren dat wat je in je vormende
jaren meemaakt, invioed heeft op de rest van je leven. Wat de impact
op de lange termijn zal zijn van bijvoorbeeld online onderwijs,
samenscholingsverbod en avondklok weten we niet.
Het kan negatief uitpakken, maar het zou ook kun-
nen dat jongeren er juist weerbaarder van worden
en later beter kunnen omgaan met teleurstellingen.
In de Jeugdtrends wordt aangegeven dat het belang-
rijk is om er te zijn voor jongeren en met hen in con-
tact te blijven. Blijf in verbinding met jongeren. Kom
waar dat kan in kleine groepjes samen. Leg online contact en doe dat
vooral op een ontspannen manier. De kern is dat het belangrijk is om
jongeren hoop te geven, ze te ondersteunen en te helpen.

met jongeren

Terug naar normaal?

Maar hoe gaan we straks weer verder? Kunnen we gewoon terug-
gaan naar hoe het was? Ik denk dat we dat niet zonder meer moe-
ten doen. De onzekerheid waarin we zitten, de manier waarop we
met elkaar gemeente waren voor en tijdens de coronacrisis heeft
mij gestimuleerd om te overdenken wat jeugdwerk ten diepste zou
moeten zijn. In mijn eigen gemeente zijn we een traject gestart om
alles opnieuw te doordenken. Er kwamen verschillende vragen naar
boven: Watis de kern van jeugdwerk? Waarom doen we jeugdwerk?




16

Betekenisvolle
relaties
aangaan door
met jongeren
in gesprek te
zijn en plezier
te hebben

Wat willen we bereiken? Wat is voor ouders de waarde van kerke-
lijk jeugdwerk? In hoeverre moet het jeugdwerk zich bezighouden
met de ouders? Zomaar een aantal vragen die cruciaal zijn om met
elkaar te bespreken. Ik daag je uit om dit ook te doen in je eigen
gemeente.

In het zoeken naar antwoorden werd ik geinspireerd door het boek
The End of Youth Ministry van Andrew Root. Root neemt ons mee
op een ontdekkingsreis waarin hij ouders interviewt en met jeugd-
werkers, predikanten en jongeren spreekt. Het boek
kwam net voor de coronacrisis uit. De titel bleek
bijna profetisch. Veel jeugdwerk kwam stil te lig-
gen. Natuurlijk was dit niet wat Root voor ogen had.
Hij benadrukt dat het einde van jeugdwerk vooral
het gevolg is van de prioriteiten die ouders hebben
voor hun kinderen. Ouders zijn bezorgd over de toe-
komst van hun kinderen. Ze hebben het beste met
hun kinderen voor en willen dat ze gelukkig zijn en in de toekomst
een goed leven hebben. Ouders hebben een waslijst aan activiteiten
die ze belangrijk vinden: schoolwerk, sport, muziekles, noem maar
op. Maar het jeugdwerk van de kerk staat niet bovenaan. Jongeren
moeten kunnen worden wat ze willen en ouders helpen hen om
hun ‘ding’ te vinden zodat ze echt gelukkig worden. En ja, wat leren
jongeren dan in het jeugdwerk? Daar leren ze geen vaardigheden
die hen helpen om dit geluk te bereiken. De jeugdgroep wordt zel-
den gezien als het ‘ding’ van een kind. En ook niet als een plek om
vaardigheden te verwerven voor een gelukkig leven. Jongeren zelf
kijken er vaak net zo tegen aan. Vandaar de provocerende titel: Het
einde van jeugdwerk.

Vriendschap
heb je nodig
om samen
leuke dingen te
doen

Zingevingscrisis

Voor mij was deze observatie een confronterende spiegel. Her-
kenbaar als jeugdwerker, maar ook als ouder. Welke keuzes maak
ik voor mijn kinderen? Root benadrukt dat de manier waarop veel
ouders hun kinderen opvoeden niet de basis kan zijn voor het geluk
van hun kinderen. Het is enorm kwetsbaar. Een ‘gelukkig leven’-
mentaliteit is te zwak om de pijn te dragen waar-

mee kinderen en jongeren worden geconfronteerd. «------eeeeeeeeennn

Hier raakt Root de tijd waarin we leven. Jongeren

zijn opgegroeid met het idee dat ze vrij zijn. Dat er

onbegrensde mogelijkheden zijn. Je kunt alles wor-

den wat je maar wilt, als je maar je best doet. Volg

je passie, je hart,want hetis aanjou om iets van het

leven te maken. In ditideaalbeeld waren voor de coronacrisis al bar-
sten gekomen, maar nu zijn dat enorme scheuren geworden. Juist
deze barsten en scheuren verdienen een plek in het jeugdwerk. De
echte crisis is niet de pandemie, maar een zingevingscrisis! Jonge-
ren mag in het jeugdwerk gewezen worden op een bron die uitstijgt
boven hun beperkingen en mogelijkheden. In het jeugdwerk kun-
nen jongeren gestimuleerd worden na te denken over het doel waar
ze voor leven. Zodat ze ernaar gaan verlangen om een waardevol
leven te leiden.

Met vrienden op reis naar vreugde

Root daagt ons uit om na te denken over de vraag waar jeugd-
werk goed voor is. Verschillende antwoorden komen in het boek
naar voren. Theologisch kun je zeggen: God leren kennen, natuur-
lijk. Meer vanuit een sociaal gezichtspunt: een veilige plek waar ze
vrienden kunnen ontmoeten. Weeranderen zullen benadrukken dat
het belangrijk is dat jongeren goede beslissingen nemen en leren
leven volgens Gods geboden. Of dat ze mentaal gevormd worden
om goede mensen te zijn, waarbij jeugdwerkers identificatiefiguren
zijn. Ik vond het bijzonder om te lezen dat Root vreugde en vriend-
schap benoemt. Het draait volgens hem namelijk niet om geluk.

17



18

Het gaat om vreugde. Vreugde is: niet gericht zijn op onze omstan-
digheden, maar je identiteit vinden in Christus. In plaats van aller-
eerst gericht te zijn op geluk moeten we naar Christus kijken. Hij
kan onze pijn en angst dragen en ons vreugde geven. Vreugde ont-
staat als in het jeugdwerk sterke en eerlijke vriend-
schappen ontstaan. Vrienden helpen bij het ont-
dekken van de persoonlijke identiteit van jongeren,
maar vriendschap heb je ook nodig om samen leuke
dingen te doen.

Kort gezegd: jeugdwerk gaat in wezen over vrien-
den en relaties op de reis naar vreugde. Ook hier
raakt Root de tijd waarin we leven. Juist omdat
vriendschappen door de coronacrisis onder druk
zijn komen te staan en jongeren elkaar minder of niet hebben ont-
moet in jeugdgroepen. De komende tijd is het dan ook belangrijk
om te investeren in vriendschappen. Vriendschappen tussen jonge-
ren onderling, maar ook met de jeugdwerkers zelf.

Hoe dan?

Root is een meester in zijn culturele analyses, maar de praktische
verwerking is altijd summier. Naast wat al is genoemd, blijft voor
mij hangen dat jeugdwerk er niet alleen voor jongeren is en dat het
cruciaal is dat ook ouders en ouderen er deel van uitmaken. Het is
belangrijk dat na de coronacrisis het jeugdwerk geen aparte plek
is die losstaat van het gemeenteleven als geheel. Jeugdwerk moet
geintegreerd zijn in de gemeenschap. Maar hoe doen we dat dan?
Net als Root ben ik summier in mijn praktische uitwerking. Ik wor-
stel er namelijk zelf ook mee. Ik ervaar het als een
zoektocht om aan te sluiten bij jongeren. Het afge-
lopen jaar heb ik van alles gedaan om in contact te
blijven met en om betrokken te zijn bij jongeren. De
online-avonden waren vaak moeizaam. Het voelde
niet altijd fijn en ik wilde zoveel meer. Toch heb ik
ervaren dat het belangrijk is om contact te houden
en ervooral te zijn. En ja, dan komt het ook voor dat
jongeren afhaken, zoals dat overigens ook al voor de
coronacrisis het geval was. Er zijn jongeren met wie ik geen contact
meer heb en dat doet pijn. Misschien mogen we daarin iets voelen
van wat Jezus ook voelde toen duizenden mensen Hem verlieten en
Hij aan zijn vrienden de vraag stelde: “Willen jullie soms ook weg-
gaan?” (Joh. 6:67). Ook toen waren de mensen gericht op geluk en
niet op de vreugde die God door pijn en lijden kan geven. Tegelijker-
tijd bleven Jezus’ vrienden Hem daar trouw.

Beschikbaar zijn
Om toch een richting te geven: ik gaf eerder aan dat we in mijn
eigen gemeente met nieuwe ogen kijken naar het jeugdwerk. Hoe

Door jongeren
op te zoeken
kun je iets van
onvoorwaar-
delijke liefde en
Gods genade
laten zien

lets wat Samuel Wells ook benadrukt in zijn boek Een Nazaret-
manifest. Het jeugdwerk en jongeren worden zomaar als een pro-
bleem gezien waar we iets aan moeten doen. Maar we moeten
niet zomaar iets doen voor jongeren. Wat we vooral kunnen doen,
is aanwezig zijn. Dat betekent beschikbaar zijn op allerlei niveaus:
fysiek, geestelijk, praktisch en emotioneel. Als je beschikbaar bent,
dan zie je de ander als een persoon in wiens aanwezigheid je wilt
zijn. Het is een mogelijkheid om vriendschap vorm
te geven. Wees alert en geef gericht aandacht. Ook
online. Zomaar ben je met andere dingen bezig. Als
we op de weg gaan van ‘zijn met’ in plaats van ‘zijn
voor, moeten we dat doen in vertrouwen op God.
Persoonlijk ligt hier voor mij de belangrijkste erva-
ring van de coronacrisis. Mijn aanwezigheid als
christen, of dat nu in het jeugdwerk is of op andere
plekken, is waardevol in zichzelf. Door jongeren op te zoeken. Door
in hun aanwezigheid te zijn, iets van onvoorwaardelijke liefde en
van Gods genade te laten zien. Door hun aandacht te geven, met
hen in gesprek te zijn, plezier te hebben, of door biddend aanwezig
te zijn. Zo kan ik betekenisvolle relaties aangaan.

Anko Oussoren werkt als adviseur bij Kerkpunt en is als jeugdwerker
actiefin GKv de bron in Hardinxveld-Giessendam. Momenteel is hij samen
met anderen aan het onderzoeken hoe vanaf september het jeugdwerk
van de GKv en NGK samengeuvoegd en opnieuw vormgegeuven kan wor-
den. De Jeugdtrends komen tot stand in samenwerking met verschil-
lende kerkelijke jeugdwerkorganisaties en jeugdwerkers in gemeenten.

19

het eruit gaat zien, weet ik op het moment dat ik dit artikel schrijf
nog niet. Wat ik wel weet, is dat ik net als Root gesprekken voer met
jeugdwerkers, jongeren en predikanten. Het zijn boeiende en inspi-
rerende gesprekken. En mijn eerste gedachte vanuit die gesprekken
is dat we minder in het oplossen van problemen moeten denken.

Wil je hierverder mee aan de slag, neem dan deel aan het webinar Back on track?!
op donderdagavond 27 mei. Met dit webinar willen we jeugdwerkers inspireren
en handvatten geven om het jeugdwerk weer op te starten na de zomervakantie.
Kijk voor meer informatie op kerkpunt.nl.



20

Muziek is een
kwestie van
smaak: het
kan je raken,
maar ook voor
vervreemding
zorgen

HANDREIKING

Hoe willen we kerk-zijn als dat weer helemaal kan en mag?
Gaan we weer alles doen wat we deden? Wat hebben we het
meest gemist? Welke roeping hebben we te lang verzaakt?
Wat betekent de fusie NGK-GKv voor onze lokale gemeen-
te? Maar ook, wat betekent geloven en wat betekent onze
gemeenschap voor mij? Deze vragen leiden zomaar tot nieu-
we voornemens en beleid waar niet iedereen zich in herkent.
Endan?

Na het stilvallen door coronaisin veel kerken een interne bezinning
op gang gekomen. Het is een proces van bezinning dat niet nieuw
is voor de meeste gemeenten, maar dat juist door de tijdelijke ver-
storing een nieuwe impuls heeft gekregen. Een belangrijke vraag is
wel of er binnen kerkenraad en gemeente een gemeenschappelijk
proces geweest is. Anders leidt dit mogelijk tot nieuwe voornemens
en beleid waar niet iedereen zich in herkent. Zomaar ontstaat er
weerstand.

De winst van bezwaardheid

In ieder veranderingsproces moet en zal aandacht zijn voor weer-
stand. Of het nu gaat om een meerjarenplan of om een kleine wijzi-
ging in de vormgeving van de samenkomsten: overal waar groepen
samenwerken, speelt weerstand een rol. Het beste kun je weer-

stand uitleggen als een botsing van belangen. Dat
kunnen belangen zijn die op allerlei niveaus spelen:
het belang van veiligheid en vertrouwdheid, een
principiéle overtuiging op grond van Bijbel, geloof
of traditie, het belang van harmonie in de gemeen-
schap, het belang van een bepaalde doelgroep
binnen of buiten de kerk, het belang van inzet van
eigen kennis en kunde. Wanneer belangen van een persoon of groep
niet gediend worden in beleids- of besluitvorming komt weerstand
op. Mensen in de kerk voelen zich dan ‘niet gehoord’, ‘bezwaard’ of
‘verontrust’.

Een voorbeeld ter verduidelijking. Er zijn goede redenen te
bedenken om een veelkleurig muziekpalet in de gemeente te
hanteren. Denk aan de inzet van vele muzikale talenten, de
kans om je in veel verschillende stromingen te verdiepen, her-
kenning voor verschillende groepen in de gemeente en een
brede keuze uit liederen en muziek. Het is echter niet wat we in
veel kerken gewend waren, het vraagt om aansturing en orga-
nisatie. Nieuw beleid op dit gebied zal weerstanden oproepen.
Er spelen verschillende belangen: van doelgroepen, vertrouwd-
heid en traditie, maar ook van harmonie in de gemeenschap.

Dat belangen botsen is onvermijdelijk. Dat weerstand zichtbaar
wordt rond beleids- en besluitvorming is dus niet iets om bang voor
te zijn. Sterker nog, die weerstand kan heel nuttig zijn. Daardoor
worden we geholpen om onze voorstellen nog eens goed te door-
denken. Vragen die we dan kunnen stellen:

e Worden dejuiste belangen gediend?

e Willen we te snel of gaan we te langzaam?

e Wat kunnen we aan ons voorstel toevoegen om tot een breder
gedragen, meer duurzaam plan te komen?

Aandacht en grenzen voor wie ‘niet wil’

Wanneer aan weerstand (te) weinig aandacht wordt geschonken,
leidt dat tot vervreemding tussen de betrokkenen. In veel gevallen
is dat onnodig. Voor heel veel mensen is het veel
belangrijker dat zij gehoord worden, dan dat pre-
cies gebeurt wat zij willen. Om met elkaar in ver-
binding te blijven, is het dus nodig om het gesprek
te zoeken. Dat moet zowel in de kerkenraad (waar
we niet zomaar op één lijn zitten) als tussen kerken-
raad en gemeente en in de gemeente. Doe dat dan
ook veel en vaak, juist als je in de positie bent dat je
medeverantwoordelijkheid draagt voor het beleid
van de gemeente.

Het is geen pappen en nathouden, maar een loffelijk streven om
elkaar vast te willen houden. Ook als de besluiten al zijn geval-
len. Waar je op inhoud andere keuzes maakt, is het vaak nog wel

21



22

mogelijk om oprecht mee te leven met de emoties van de ander. Of
in het proces aandacht te hebben voor wat je voorgenomen besluit
met sommigen doet. Dat is niet gemakkelijk en soms ook niet leuk.
Het voelt voor wie resultaatgericht is weleens als onnodige ver-
traging. Maar een goed gesprek brengt naast mogelijke vertraging
vooral verdieping en verbinding. Een helpende vraag om weerstan-
den op het spoor te komen is: wat staat er voor u/jou op het spel als
het gaatom...?

Zie weerstand dus als vertrekpunt voor een goed gesprek. Dat geldt
overigens voor beide kanten. Want wie niet (meer) nieuwsgierig is
naar hetverlangen, de argumenten en belangen van de ander, moet
overwegen of hij/zij nog wel onderdeel wil zijn van de gemeen-
schap. Vaak wordt daarbij naar de kerkenraad gewezen: had die

.......................... maar eerder moeten communiceren. Dat is soms

terecht. Vaker echter is er voldoende informatie
gedeeld, maar heeft het gesprek erover niet plaats-
gevonden. Dat lijkt me een verantwoordelijkheid
van alle partijen — die vaak eenzijdig bij de kerken-
raad wordt gelegd.

Ik zie kerkenraden regelmatig gevangenzitten tus-

sen allerlei stemmen uit de gemeente; mensen die

hard roepen maar niet willen of kunnen luisteren

naar de andere kant. Hier past pastorale zorg voor
de bezwaarde (eventueel met externe hulp). De kerkenraad moet
zich beslist niet laten gijzelen door wie in zijn of haar vasthoudend-
heid geen oog meer heeft voor een ander of groter belang dan zijn
eigenbelang.

Op de website van Netwerk Vredestichters is veel informatie te
vinden over omgaan met verschillen, waaronder een quickscan
die je helpt in te schatten wanneer een verschil van mening of
inzicht een conflict is geworden. Zie vredestichters.nl.

Eigen bezwaren

Wat nu als je zelf, als lid van de kerkenraad, moeite hebt met de

besluiten die voorliggen? Dat is echt wel een andere positie, omdat

je jein je ambt mee verantwoordelijk voelt voor de te nemen stap-

pen. Hier gelden op persoonlijk niveau dezelfde stappen. Allereerst

is het van belang je uit te spreken. Daarbij is het nodig om eerlijk

naar jezelf te kijken.

e Wat maaktdatik weerstand voel?

e Waarop is die weerstand gebaseerd?

e Welke belangen spelen mee?

e Hoe weeg ik die ten aanzien van de belangen die we in de ker-
kenraad besproken hebben?

e Wat zou ik nodig hebben om wel mee te gaan in het te nemen
besluit?

e Hoe haalbaaris het om mee te gaan?

Kunnen we
elkaar nog
vinden in een
veelheid aan
verlangens,
argumenten en
belangen?

e Wat kost het mij om me neer te leggen bij het plan?

e Watstaat er voor mij op het spel?

Het is van belang dat ook in de kerkenraad ruimte en aandacht is
voor weerstanden. Een goede reden daarvoor is dat wat je in het
kerkenraadsteam aan bezwaren kunt benoemen,

meestal ook in de gemeente speelt. Zorgvuldig-

heid aan de kerkenraadstafel betaalt zich dus vaak

uit in sterker beleid en breder draagvlak. Hier ligt

een schone taak voor de voorzitter in het leiden en

begeleiden van de besluitvorming. Opnieuw: een of

meer goede gesprekken zijn geen vertraging, maar

verdieping!

Deep democracy heeft als kern dat besluiten en gesprekken ver-
rijkt worden als iedereen die meebeslist gehoord wordt. De focus
ligt op verbinding, goede relaties en ruimte voor de ander. Zie
Dienst 2 van 2019 ‘Diversiteit is een zegen’ en Dienst 1 van 2020
‘De wijsheid van de groep’, ook te downloaden via blad-dienst.nl.

Onbewuste weerstand

Heel vaak is de eerste weerstand onbewust en onbedoeld. Veran-
deringen komen niet op gang, we vervallen in oude patronen of in
onze gemeenschap is weinig energie ondanks een ronkend visie-
stuk. Het zijn signalen die duiden op onbewuste weerstand. Het kan
helpen om heel actief op zoek te gaan naar de bezwaren die leven.




24

Gemeente-3ijn

Opnieuw een voorbeeld ter verduidelijking. Enkele maanden
na de invoering van een nieuw, veelkleurig muziekpalet blijkt
dat in de gemeente vooral Opwekking wordt gezongen. Ver-
schillende gemeenteleden ervaren vervreemding: waar blijven
de psalmen en onze vertrouwde liederen? En
waarom komen de liedteksten niet op de bea-
mer? Het draagvlak voor het nieuwe beleid van
de gemeente kan hierdoor zomaar verkleinen.
gemord, mensen Er wordt onderling gemord, mensen blijven weg
blijuen weg en de en de kerkenraad hoort het pas later.

Welke weerstand speelt er? Door in gesprek te
kerkenraad hoort gaan, wordt ontdekt dat de relatief jonge band
het pas later meestal de liedkeuze invult (dat was voorheen

het geval op ‘hun’ zondag). De voorkeur van de

bandleden ligt bij het voor hen bekende en goed

zingbare Opwekkingsrepertoire, dat ze online
vaak beter vinden klinken dan een psalm of klassiek kerklied.
Ook Engelstalige liederen zijn voor hen geen probleem. Onbe-
wuste weerstand bij de bandleden (tegen het voor hen onbe-
kende repertoire en de nieuwe werkwijze) speelt hier mee, ook
al hebben zij ingestemd met het beleid.
De kerkenraad trekt zijn lessen: in de plannen is met het online-
aspect en de aansturing te weinig rekening gehouden. Daar-
naast was voor niemand duidelijk wie aanspreekpunt is voor
hetuitvoeren en evalueren van het nieuwe profiel. Een liturg zal
samen met de muzikanten en de voorganger de liedkeuze gaan
afstemmen. Door naar elkaar te luisteren, krijgen gemeente en
muziekgroep meer aandacht voor elkaars belangen en wordt
het beleidsplan ‘ingekleurd. Een gesprek over stagnerend
beleid en weerstand kan zo vrucht dragen. Nog mooier was het
geweest als dit gesprek eerder in het proces gevoerd was.

Elkaar vertrouwen schenken
Natuurlijk zal nog steeds niet iedereen blij zijn met de gemaakte
keuzes. Dan is het helpend om heel helder op een
T rij te hebben welke waarden en belangen er lig-
Je hoeft het niet gen onder het beleid van kerkenraad en gemeente.
Gl.tijd met elkaar Dat is zowel onderwerp als doel van het onderlinge
. gesprek. Wanneer de roeping en het verlangen van
eens te gynom de gemeente doorvertaald zijn in het wat en hoe
eenheid te ervaren van gemeente-zijn, hoef je het niet altijd met elkaar
eens te zijn, maar wordt wel eenheid ervaren. De
erkenning van die eenheid helpt om elkaar het ver-
trouwen te schenken waarin verandering kan leiden tot groei en

bloei.

Jannet de Jong werkt als adviseur voor Kerkpunt en begeleidt kerkenra-
den en gemeenten bij complexe vraagstukken. Ze is opgeleid als theo-
loog, teamcoach en interim-predikant.

Het leven is kort

“U weet niet eens hoe uw leven er morgen uitziet” (Jak. 4:14)

Geertsema

25



26

BEZINNING

De diaconale praktijk is vitaal, breed en flexibel, dat is ook tij-
dens de coronapandemie weer gebleken. Nu zijn kerken niet
de enigen die zich in de samenleving inzetten voor anderen;
verschillende organisaties en instellingen dragen bij aan een
netwerk voor mensen in nood. Onder diakenen roept dit soms
de vraag op: wat is het eigene van diaconaat?

Er bestaan veel definities van diaconaat. In Nederland wordt vaak
die van het handboek diaconiewetenschap Barmhartigheid en
gerechtigheid gehanteerd: diaconaat is “het handelen vanuit en
door kerken en andere door het evangelie geinspireerde groepen en
bewegingen dat gericht is op het voorkémen, opheffen, verminde-
ren dan wel mee uithouden van lijden en sociaal- maatschappelijke
nood van individuen en van groepen mensen en op het scheppen
van rechtvaardige verhoudingen in kerk en samenleving”. Voor deze
bijdrage vatik dit samen in drie p’s: profetie, presentie en het panne-
tje soep. Elk heeft haar eigen kracht en zwaktes en is verbonden met
een groot woord uit de christelijke traditie.

e Bij profetie hoort het woord gerechtigheid. Het gaat hier om het
“scheppen van rechtvaardige verhoudingen in kerk en samenle-
ving”. Zonder de andere twee p’s kan dit een bittere en verbeten
strijd worden, waarbij vooral gekeken wordt naar wat er niet
goed gaat in de samenleving.

e Bij presentie is theologisch gezien het belangrijkste woord ver-
zoening. Presentie draait om het “mee uithouden van lijden en
sociaal-maatschappelijke nood”. Het erbij zijn, trouw zijn. Een
stukje met mensen meelopen op hun weg, ook als er geen oplos-
sing is. Zonder voorwaarden en doelstellingen die binnen een
bepaalde tijd moeten worden gehaald. Maar zonder de beide
andere p’s kan dit leiden tot moedeloosheid of bitterheid. Want
wordt het ooit wel beter?

e Bij het pannetje soep hoort het bijbelse woord barmhartigheid.
Het pannetje soep duidt hier vooral op “opheffen of verminde-
ren” van acute nood. Dit is helaas een noodzakelijk en waar-
schijnlijk ook het meest voorkomende onderdeel van het diaco-
nale werk. Het is ook het meest omstreden. Er is het risico van
symptoombestrijding. En de ongelijkheid die er altijd is in dia-
conale verhoudingen, kan door het ‘uitdelen van soep’ versterkt
worden, want de uitdeler bepaalt meestal de regels.

Elk van deze drie p’s is waardevol, maar wanneer ze los van elkaar

en soms zelfs tegenover elkaar staan, raakt de balans zoek. Hoe

kunnen we zorgen voor een vruchtbare wisselwerking? Voor mij ligt

Waarom
zetten de
diakenen alles
klaar voor het
avondmaal?

diein de duiding van diaconaat als tafeldienst, een praktijk van bre-
ken en delen. De maaltijd geeft diaconaat zijn eigen vorm en rich-
ting. Dit licht ik graag verder toe.

Kerk als tafelgemeenschap

Eten speelt in de Bijbel een belangrijke rol. Er zijn talloze verhalen:
van de kwartels en het manna in de woestijn, tot de haastig bereide
maaltijden voor onverwachte gasten. Ook in het leven van Jezus
heeft eten een voorname functie. Vooral in het
Lucasevangelie is Hij ofwel op weg naar een maal-
tijd, ofwel komt Hij ervandaan of ligt Hij net aan.
Veel van de verhalen over maaltijden in de evangeli-
en verwijzen naar het koninkrijk van God en hoe het
er daar aan toegaat, zoals het verhaal van de twee
broden en de vijf vissen. Zelfs de Opgestane eet; Hij
breekt het brood bij de Emmalisgangers. Als Hij aan
de discipelen verschijnt, vraagt Hij hun iets te eten en verorbert een
stuk geroosterde vis. Zozeer hoort voedsel bij mens-zijn, bij leven
(Luc 24).

Voedsel is gemeenschap: het produceren, verdelen en consume-
ren van voedsel geeft vorm aan menselijke relaties. Eten gaat niet
alleen over het vullen van je maag om in leven te blijven. Het geeft
geborgenheid en vertrouwen, vanaf de allereerste dagen van ons
bestaan. Honger is uitsluiting en angst. En als eten gedeeld wordt,
gaat dat vaak gepaard met ontmoeting en gesprek. Het is dan ook
geen wonder dat de kerk is begonnen rond de maaltijd. Tijdens de
maaltijd ontmoetten de volgelingen van Jezus elkaar, vertelden ze
verhalen over wie Hij was en wat Hij leerde. Aan tafel werden de
onderlinge relaties vormgegeven en onenigheid uitgevochten. Zo
kreeg de kerk vorm. Het boek Handelingen getuigt daarvan. En zoals
Jezus zelf aan tafel duidelijk maakte wat zijn missie is, zo herdach-
ten en herdenken zijn volgelingen aan tafel zijn leven en sterven. In
haar kern is de kerk een eetclub.

UBWLINNG SUBH B

27



28

Dit alles sluit nauw aan bij het woord diaconia: we kennen het als
dienen, maar dat dienen vond zo vaak aan tafel plaats dat ‘de tafel’
altijd in het woord meeklonk. ‘Aan tafel bedienen’ is dan ook een
goede vertaling. In de loop van de geschiedenis is die relatie tot de
tafel helaas verloren gegaan. Want via de tafel is het diaconaat ver-
bonden met het hart van de kerk.

Diaconaat en avondmaal

Diakenen hebben vanouds een belangrijke taak aan de tafel van de
Heer. Het diaconaat ontspringt aan het avondmaal, gaat vandaar
op weg en keert er steeds weer naar terug. In onze tijd is de verbin-
ding tussen avondmaal en diaconie lang niet zo duidelijk. De diaken
doet de collecte, zet alles klaar voor het avondmaal, maar wat heeft
dat nu te maken met de andere taak, het lenigen van de nood in de
samenleving en in de eigen gemeenschap?

In de geschiedenis van de kerk zijn diaconaat en avondmaal uit
elkaar gegroeid. Het avondmaal kwam losser te staan van de alle-
daagse maaltijd en werd een symbolisch ritueel. Het brood werd
niet langer bijeengebracht door de mensen die naar
de tafel kwamen, maar door de priester klaargezet.
Daarmee kwam een proces van vergeestelijking en
individualisering op gang dat diaconaat en eucha-
ristie uit elkaar trok.

Toch zijn avondmaal en diaconaat nauw met elkaar
verbonden. Net als in het diaconaatis in het avond-
maal het lichaam belangrijk, het materiéle. God
werd een mens van vlees en bloed, met een kwets-
baar lichaam dat hongerig kon zijn. Hij werd een
mens in de marge, een lijdende mens, een slaaf. Ook dat wordt uit-
gedrukt in het breken van het brood. De Eeuwige is erbij, Hij is pre-
sent daar waar mensen gebroken zijn en gebroken worden.

Dat is misschien wel de kern van de verbinding tussen diaconaat
en avondmaal: in het brood dat we breken verbinden we ons met

Christus en door Hem met wie lijden in deze wereld. Als tafelgeno-
ten van Christus kunnen we niet onverschillig blijven. Gedenken is
daarom ook een daad die we dagelijks vorm en betekenis geven in
het diaconaat. In de vroege kerk werd van wat was meegebracht,
vanaf de tafel gedeeld met de armen. Daarom is de collecte bij het
avondmaal vaak voor de diaconie.

Het breken van het brood is ook een profetische daad van verzet
tegen hetfeitdat hetlijden nog altijd doorgaat. Door Jezus’lijden en
sterven zichtbaar en tastbaar te gedenken, verzetten we ons tegen
het onzichtbaar maken van allen die lijden. Door het brood te bre-
ken, verbinden we ons met Christus en door Hem met allen die van-
daag in de marge van de samenleving zijn en die niet gehoord en
gezien worden. Het zichtbaar maken van mensen in de knel en het
op de agenda zetten van problemen die in de weg staan van recht
envrede, horen bij het breken van het brood.

Een maaltijd van overvloed

Door het lijden te zien en zichtbaar te maken, ontstaat verlangen
naar een andere werkelijkheid en krijgen we zicht op het feestmaal
van God zelf. Als er één maaltijd is die naar Gods koninkrijk verwijst,
dan is het wel het avondmaal! Hier heerst geen schaarste, maar
overvloed. Niemand kan hongerig of in verlatenheid opstaan van de
tafel van de Heer. Hier worden we gevoed en ontvangen we vertrou-
wen, troost en geborgenheid. En de moed om het verwachten vol te
houden en vorm te geven in het leven van alledag. Door present te
zijn waar geleden wordt, profetisch te spreken met het oog op Gods
komende rijk en in de erkenning dat lichaam en geest onverbreke-
lijk verbonden zijn in het brood, of in het delen van pannetjes soep.

Daarbij gaat het niet alleen om anderen. We zijn zelf een gemeen-
schap van onvolmaakte mensen, gebroken soms, vermoeid en
beschadigd.Aan de tafel van de Heer kijken we elkaaraan en worden
de relaties tussen ons veranderd, al is het soms maar voor even. We
zijn gasten van Christus, onze tafelheer. Daardoor breken en delen
we als gelijken. Dat helpt ons bestaande verhoudingen te relative-
ren. Aan de tafel van Christus staat niemand boven een ander. Dat
biedt ruimte om relaties die moeilijk zijn, of helemaal vastgelopen,
even in een ander licht te plaatsen. Daardoor ont-
staat zicht op de mogelijkheid van verandering. Zo
leert het avondmaal ons te hopen en geloven dat
lijden, kwaad en dood niet het laatste woord heb-
ben. In die hoop leeft ook het diaconaat. Na het bre-
ken van het brood en het delen van de vrucht van
de wijnstok gaan we de wereld in. De eetclub van
Christus heeft zijn deuren wagenwijd openstaan.

29

Als eten Een diaconale beweging
gedeeld wordt, De conclusie moet dan ook zijn dat het diaconaat geen aparte
gaat dat vaak afdeling van de kerk is, maar een perspectief op de wereld en een

gepaard met
ontmoeting en
gesprek

praktijk in de wereld vanuit de tafel van de Heer. De diakenen en
diaconale vrijwilligers zijn de motor van de beweging die zo ont-
staat. Hun taak is te delen met mensen in nood en de ervaringen




30

en verhalen van deze mensen weer terug te brengen de kerk in,
terug aan de tafel, zodat zij zichtbaar worden. Zo blijft de tafel
van de Heer levend en relevant in de wereld van vandaag. Zo blijft
ons gedenken en vieren een levend gedenken en vieren. Die bewe-
ging zal blijven doorgaan, tot de dag van het Koninkrijk aanbreekt.
De profetie, de presentie en het pannetje soep kunnen niet zonder
elkaar, net zomin als diaconaat en liturgie, dienen en vieren, zonder
elkaar kunnen.

Diaconaat is tafeldienst. Een maaltijd is daarom een geschikte
manier om het diaconale werk vorm te geven. En dat gebeurt ook
volop. Diaconaat zonder het delen van voedsel en het delen van
maaltijden aan tafels, is eigenlijk ondenkbaar. In coronatijd lijkt het
lastig of zelfs onmogelijk. Maar diakenen zijn creatief, gewend aan
crises en goed in improvisatie: er zijn altijd nieuwe
vormen mogelijk. En als dat niet lukt, probeer dan
eens naar je diaconale werk te kijken vanuit het
perspectief van de tafel. Die tafel zelf verandert het
perspectief op diaconaal werk. De blik is minder op
de nood en meer op de onderlinge relaties gericht,
op de gemeenschap.

Diaconaat ontspringt aan de tafel van de Heer en
gaat al brekend en delend de wereld door. Het keert
steeds weer terug bij de bron om zich daar te voeden met de ver-
wachting van Gods rijk van vrede en recht. En soms worden onze
tafels tekens van het feest van Gods tafel, waar alle mensen het
leven in al zijn volheid kunnen genieten.

Dit is een ingekorte versie van de dertiende Diaconale Lezing die werd
gehouden op zaterdag 7 november 2020 door Erica Meijers, universi-
tair docent Diaconaat aan de Protestantse Theologische Universiteit.
De hele lezing is te vinden op stichtingrotterdam.nl.

ZEVEN

wegen van barmhartigheid In het werkschrift ZEVEN wegen van barmhar-

tigheid vind je manieren om met de zeven wer-
ken van barmhartigheid aan het werk te gaan.
Direct, handen uit de mouwen als vrijwilliger.
Of nadenken, met boeken of films. In litur-
gie en diaconie. Laat de gevarieerde inhoud je
inspireren om handen en voeten te geven aan
de zeven werken van barmhartigheid. Kijk op
zevenwerken.nl voor meer informatie of om het
werkschrift te bestellen.

WERKSCHRIFT

Kerkpunt is de naam van het nieuwe toerustings-
centrum van de Gereformeerde Kerken vrijge-
maakt en de Nederlands Gereformeerde Kerken.
Sinds begin dit jaar werken het Praktijkcentrum,
de Nederlands Gereformeerde Toerusting en het
Diaconaal Steunpunt samen met het oog op de
hereniging van NGK en GKv.

Directeur Cors Visser is blij met de naam Kerkpunt: “Wij maken een
punt van kerk-zijn. Want in en door kerken kunnen mensen iets
proeven van het koninkrijk van God. Kerkpunt staat ook voor een
plek waar mensen terechtkunnen. Vanuit een levend geloof, met
hart voor de kerk en met onze kennis en ervaring willen we kerken
inspireren en begeleiden.” De belofte van Kerkpunt is: “Kom verder
in kerk-zijn”. Daarmee wil de organisatie uitstralen dat ze zowel uit-
nodigend als toekomstgericht is. Kerkpunt wil gemeenten binnen
en buiten de GKv en NGK beter van dienst zijn en heeft door de fusie
de kennis en expertise samengebracht op één plek. Bij Kerkpunt
werken twaalf mensen op het gebied van jeugd, missie, diaconaat,
kerkenraden, predikanten en gemeentebrede ontwikkelingen. Kerk-
punt is een fusie van Nederlands Gereformeerde Toerusting (Predi-
kanten Steunpunt, Kerkenraden Steunpunt, Jeugdwerk Steunpunt
en Missionair Steunpunt), Diaconaal Steunpunt en Praktijkcentrum.

Regelmatig worden diaconieén slachtoffer van oplichting. Ze krijgen
te maken met mensen die na de kerkdienst of via de telefoon aan-
kloppenvoor kleine betalingen in noodsituaties. Bijvoorbeeld de kos-
ten voor openbaarvervoer om te kunnen reizen naar een ernstig ziek
familielid elders in het land. Het gaat in de verzoeken om een schrij-
nende en vaak acute situatie, bedoeld om medelijden op te wekken.

Wat kun je doen?

e Houd hulp zo concreet mogelijk! Geef geen contant geld en
maak geen geld over naar een rekening.

e Zorgdatjedesociale kaartvan je plaats kent zodat je kunt door-
verwijzen, bijvoorbeeld naar overnachtingsmogelijkheden.

e Hanteer een zekere mate van zakelijkheid. Vraag goed door om
het ware verhaal te achterhalen.

e Zorgvooreen stappenplan waarin je omschrijft hoe je als diaco-
nie omgaat met financiéle hulpvragen. Zo’n stappenplan helpt
bepaalde vormen van misleiding te voorkomen.

e Deel hulpvragen met andere diaconieén en hulpverleners om
‘shopgedrag’ bij verschillende kerken en instanties te voorkomen.

e Ben je opgelicht? Doe dan aangifte, ook als het maar om kleine
bedragen gaat.

Wil je als diaconie een eigen stappenplan opstellen? Download dan

een voorbeeldstappenplan voor financiéle individuele hulpverlening.

Je kunt dit document aanpassen en aanvullen naar de eigen situatie.

Meer informatie vind je op kerkpunt.nl.

31



32

VRAAG & ANTWOORD

Wat mag ik als preeklezer?

Jaap van
den Bos

is in de Rerkelijke
regelingen amper
iets te vinden

VRAAG

Als preeklezer bereid ik me altijd goed voor. Ik vind het mooi
werk en het is belangrijk dat de preek goed overkomt. Als ik
een geschikte preek gevonden heb, blijkt dat er altijd wel
opmerkingen in staan die niet precies kloppen voor onze
gemeente. Ik neem wel de vrijheid om soms wat aan te pas-
sen, maar hoever magikdaaringaan? Enishetokéalsik ereen
heel andere liturgie bij maak?

ANTWOORD

Ik vind dit een voorstelbare vraag. In de kerkelijke regelingen is
over preeklezen amperiets te vinden, behalve dat de te lezen preek
door een bevoegd predikant gemaakt moet zijn. Voor die regel is
wel iets te zeggen. Maar daar gaat de vraag niet over. De vraag
gaat over de mate waarin de gekozen preek en liturgie mogen
worden gewijzigd of aangevuld en of daar bepaalde criteria voor
zijn. Criteria zijn er niet, maar er valt wel wat over te zeggen.

Op basis van vertrouwen

Het is belangrijk dat een gemeente (en kerkenraad) op basis van
vertrouwen, en niet uit controle of regelzucht, met jou als preekle-
zeromgaat. Het is te waarderen dat je wilt preekle-
zen en een dienst wilt leiden. Fijn dat je graag wilt
dat de preek goed overkomt.

In die bedding van vertrouwen is het aan jou om
dat vertrouwen op een mooie, aansprekende,
onbevangen en eerlijke manier invulling te geven.
Je moet je echt vrij kunnen voelen je de dienst
eigen te maken en zo goed mogelijk de gemeente
aan te spreken.

Binnen dat vertrouwen is veel mogelijk. Wanneer de inhoud van
de preek en de hoofdlijn ervan niet gewijzigd worden, kun je best
dingen toevoegen of weglaten. Een op zich mooi voorbeeld kan
door de tijd ingehaald zijn. Ook kan een veel actueler of speci-
fieker voorbeeld, of een toespitsing op de lokale situatie, ervoor
zorgen dat de preek landt in het nu. Ik denk zelfs dat het wense-
lijk is om dat te doen. Dat laatste zeg ik vooral omdat het ook bij
preeklezen belangrijk is dat er verbinding met de hoorder wordt
gelegd. Een van de manieren om dat te doen, is als preeklezer die
verbinding te zoeken. Dat kan in woorden, maar natuurlijk ook in
de manier waarop je de preek presenteert en de dienst leidt.

Jaap van den
Bos: “Zoek als
preeklezer de
verbinding met
de hoorder”

De gemeente actueel aanspreken
Daarnaast is het eerlijk en respectvol om de maker van de preek
geen zinnen of gedachten in de mond te leggen die hij of zij niet
geschreven heeft. Dat kun je prima ondervangen
door te benoemen welke aanvullingen of voorbeel-
denje zelftoevoegt. Zo zou je kunnen zeggen: “Deze

passage roept bij mij het voorbeeld op van...”. Of: “Ik  om de maker van de

denk dat dit goed te verbinden is aan...”. Daarmee
doe je én de schrijver van de preek recht én tegelijk

gemeente. Je zou ook kunnen vertellen waarom je

deze preek gekozen hebt of wat jouzelferzo in aan-

spreekt.

De meeste preken zul je van internet halen, zeker nu de prekense-
rie Waarheid en recht niet meer wordt uitgegeven. Die preken zijn
vaak specifiek op een gemeente gericht en niet geschikt gemaakt

preeR geen ginnen in
maak je werk van het actueel aanspreken van de de mond te leggen

33



34

als leespreek. Als preeklezer moet je dat zelf doen. Dat is natuurlijk
prima, maar laat wel de predikant weten dat je zijn/haar preek
gebruikt. Wanneer je ingrijpender wijzigingen hebt, dan is het ver-
standig dat te delen met (of zelfs om goedkeuring te vragen van) de
maker van de preek. Ik zou het dan ook in de dienst zeggen, bijvoor-
beeld: “De preek die ik in deze dienst lees, heb ik enigszins aange-
past aan onze situatie, in overleg met de predikant die deze preek
heeft gemaakt”

Verschillen in liturgische stijl

De liturgie waar je naar vraagt, is een ander verhaal. Zeker met de
grote hoeveelheid en diversiteit aan liederen, de verschillen in litur-
gische stijl en de lokale mogelijkheden is het veel moeilijker om één
liturgie bij een preek te schrijven. Je mag de liturgie
die bij een preek zit, opvatten als een mogelijkheid,

Ik moedigje aan om  ookalis er vaak een bewuste keuze gemaakt waar-
Se[f een [iturgie op ke bijpreeken liederen elkaar versterken. Als preekle-

stellen, passend bij
het Lokale profiel willen aanmoedigen om dit te doen. Daar is ook alle

zer kun je zelf een liturgie opstellen, passend bij het
lokale profiel en het type begeleiding. Ik zou je zelfs

ruimte voor. Het zo zelf bezig zijn met de liturgie

helpt om brugzinnen te formuleren tussen de ver-
schillende liturgische onderdelen. Bijvoorbeeld: “In de Bijbel lazen
we net over Gods grootheid, mooi om te lezen maar ook mooi om te
bezingen; het volgende lied sluit daar heel goed bij aan”.

De vraag die je stelt, vind ik een mooie. Want dit raakt het hart van
de gemeente. Kerkdiensten met verkondiging van Gods Woord vin-
den we in de gereformeerde kerken belangrijk. We investeren er
royaal in, door predikanten een uitgebreide opleiding te geven. In
die opleiding is meer en meer aandacht gekomen voor de manier
waarop je een dienst leidt. Niet alleen een betrouwbare preek maar
ook een aansprekend taalkleed, een levendige presentatie en een
aansprekende liturgie. Wat mij opvalt is dat we veel investeren in
predikanten, maar eigenlijk helemaal niet in preeklezers. Daarom
ben ik vorig jaar begonnen met een cursus voor preeklezers. Graag
wil ik je als preeklezer helpen om ontspannen en met meer impact
een dienst te leiden. Want de boodschap van Gods genade is het
waard om vrijuit gebracht te worden.

Jaap van den Bos is sinds 2017 als deeltijdpredikant verbonden aan de
Oosterkerk in Groningen. Daarnaast ontwikkelt hij nieuwe initiatie-
ven zoals vrij-spreken.com.

WERKER IN DE KERK

In deze rare coronatijd ben ik extra gevoelig voor het welzijn
van ouderen. Probeer ik de ouderen in mijn omgeving extra
in de gaten te houden. Ik bezoek bijvoorbeeld af en toe een
weduwe, breng haar een bloemetje, drink een kop koffie met
haar. Ik denk dat ik meer oog heb gekregen voor deze mensen
doordatikals pastoraal werker juist met hen in contact kwam.

Als pastoraal werker nam ik deel aan kerkenraadsvergaderingen
waar besproken werd welke mensen extra aandacht konden gebrui-
ken. Dan werden die adressen onder de pastoraal werkers verdeeld.
Ik kreeg vaak wat oudere, alleenstaande mensen toegewezen. Dat
vond ik in het begin best spannend, want vaak kende ik deze men-
sen niet goed. En als mensen alleen zijn, dan hangt er veel van jouw
inbreng af; dan is er niet nog een derde die een gesprek op gang kan
houden. Dus ik vroeg me vaak af: Wat ga ik straks zeggen, zitten ze
op me te wachten? Zal het gesprek wel lekker lopen? Maar ik kwam
eral snel achter dat het daar niet om ging. Mensen vonden het altijd
fijn als ik langskwam. Ik hoefde ook niets op te lossen, maar alleen
te luisteren, er te zijn. Te laten zien dat er vanuit de kerk aan hen
gedacht werd.

Sinds 2012 zijn mijn man en ik betrokken bij retraitecentrum De
Spil, waar we af en toe retraiteleider waren. Inmiddels zijn we daar
gastheer en -vrouw voor de midweekretraites. Daar luisteren we
ook veel. Bij De Spil komen allerlei mensen in verschillende fases
van hun leven, met hun eigen verlangens. Daar heb ik geleerd dat je
ermag zijn om te luisteren, maar mensen ook de ruimte moet geven
hun eigen proces door te maken. Ik heb daar ook geleerd het hokjes-
denken los te laten.

Wat ik bij De Spil beleefde en wat ik kon doen als pastoraal werker,
lagen in elkaars verlengde. Het paste goed bij me. Maar ik dacht op
een gegeven moment ook: wat ik als pastoraal werker doe, is dat
niet wat we als gemeenteleden ‘gewoon’ voor elkaar zouden moe-
ten doen? Omkijken naar elkaar, een bloemetje brengen, iemand
verwelkomen. Daar zou je toch geen aparte functie voor nodig moe-
ten hebben?!

Ik denk dat ik als pastoraal werker mijn schroom richting ouderen
ben kwijtgeraakt. En toen ik stopte als pastoraal werker, ging ik
werken in de ouderenzorg. Dat was vast geen toeval.

Marjolein Goossens, 45 jaar, NCGK de Lichtzijde in Zoetermeer

35



36

KERKRECHT

Je wordt gevraagd voor de kerkenraad. Of iets plechtiger: de
gemeente doet een beroep op je om ouderling of diaken te wor-
den. Wat houdt dat in? Wat staat je te wachten? Wat wordt er
eigenlijk van je verwacht? Welke bevoegdheden heb je dan? En
welke verantwoordelijkheden? Waar vind je de afspraken daar-
over? En waar komen die afspraken eigenlijk vandaan, welke
gedachten zitten daarachter? Over deze vragen ging mijn vorige
artikel (Dienst 12021). Zoals beloofd, ga ik in dit artikel nog nader
in op het aspect van de roeping, op de vraag wat ‘pastorale zorg
voor de gemeente’inhoudt en op de mogelijkheden die ons kerk-
rechtbiedt om tevoorkomen datambtsdragers overbelast raken.

Het bekleden van een kerkelijk ambt kent heel mooie kanten,
schreefikin het vorige artikel. Daarbij citeerde ik de apostel Paulus:
“als iemand streeft naar een opzienersambt, dan begeert hij een
schone taak” (1 Tim. 3:1 in de Naardense Bijbel). Gezonde ambitie
en oprecht verlangen om op deze wijze dienstbaar te zijn, daar is
niets mis mee. Sterker nog, het is fijn als die er zijn. Maar die ambi-
tie moet wel door anderen getoetst worden. Als het goed is, word
je niet benoemd louter en alleen omdat je jezelf aanmeldt. En ook
niet omdat het zé moeilijk is om de vacatures te vervullen dat ieder
aanbod met beide handen wordt aangegrepen. Als het goed is, toet-

sen kerkenraad en gemeente of je over de vereiste

""""""""""""""" gaven beschikt, of je ‘onbesproken’ bent en of er in

jouw persoonlijke omstandigheden geen belemme-

ringen zijn voor een goed functioneren als ambts-

drager. De roeping die dan volgt, herinnert er steeds

aan dat je niet op eigen initiatief je diensten ter

beschikking stelt, maar dat je je geroepen weet om

te gaan werken in dienst van je Heer. Door Hem en
zijn gemeente geroepen en aan Hem en de gemeente verantwoor-
ding schuldig. Die roeping kan je ook helpen om, als het soms moei-
lijk wordt, daarvoor niet lichtvaardig weg te lopen.

Pastorale zorg voor de gemeente

De ouderlingen zijn samen met de predikant verantwoordelijk
voor de pastorale zorg voor de gemeente. Daarnaast zijn er binnen
de kerkenraad diaconale taken, vaak ook missionaire en bestuur-
lijke taken. Dat lijkt een overzichtelijke indeling en de verleiding
kan groot zijn om tussen die terreinen stevige schotten te plaat-
sen en een zekere vorm van specialisatie na te streven. Daar kun-
nen allerlei motieven voor bestaan, maar een actueel motief is wel

Het Latijnse
woord ‘pastor’
betekent
herder en
pastorale zorg
staat dus voor
herderlijke
zorg

om de werklast van de individuele ambtsdrager zo veel mogelijk te
beperken (zo min mogelijk vergaderdruk). Laat ouderlingen zich zo
veel mogelijk beperken tot pastorale zaken, diakenen tot diaconale
zaken en (bijvoorbeeld) het moderamen tot de meer bestuurlijke
zaken, is dan de gedachte. Het grote gevaar van een dergelijke spe-
cialisatie is dat er veel samenhang verloren gaat. En
uitgerekend die samenhang is voor goede pastorale
zorg essentieel.

Het Latijnse woord ‘pastor’ betekent herder en pas-
torale zorg staat dus voor herderlijke zorg. Een in
het bijbels taalgebruik veel voorkomende metafoor.
Zowel in het Oude als in het Nieuwe Testament. In
het Oude Testament staat het beeld van de herder
vaak voor de leiders van het volk (onder andere de
koning!). En dan voelen we wel aan dat het in ieder geval gaat om
zaken als de inrichting van de samenleving, het recht, zorg voor de
armen en kwetsbaren, bescherming tegen ‘vijanden van buiten’ en
nog veel meer (zie onder meer Ezechiél 34 en Jeremia 23). Het lijkt
me goed om dit ook vandaag nog in gedachten te houden. ‘De kudde
weiden’is meerdan afen toe een geestelijk gesprek voeren. Het gaat
eveneens om opzicht, zorg voor elkaar, zorg voor de armen, kwets-
baren en zwakken, het bevorderen van geestelijke groei, aandacht
voor wie achterblijft, aansporen tot het hebben van oog en liefde
voor de wereld om ons heen (missionair en diaconaal), enzovoort.
En voor al deze dingen kunnen zaken als de organisatorische inrich-
ting van de gemeente, opleiding en training van mensen, de plaats
en de inrichting van een (kerk)gebouw, het beheer daarvan en ook
van de financién van belang zijn.

In zekere zin geldt dus: alles hangt met alles samen. En dat vraagt
erom dat ergens de integrale verantwoordelijkheid voor het geheel
neergelegd is. Binnen onze kerkverbanden is dat bij de kerkenraad.
Die is belast met de leiding en de verzorging van de gemeente.

Taakverdeling en samenhang

Dit betekent niet dat er geen onderscheid in taken kan zijn. Veel
kerkenraden kennen bijvoorbeeld een of meer jeugdouderlingen.
Mijn indruk is dat er in toenemende mate kerkenraden zijn die
een of meer ambtsdragers geheel of gedeeltelijk vrijstellen van het

37



38

Ambtsdragers
moeten zo min
mogelijk door
vergaderdruk
van hun
andere werk
afgehouden
worden

pastorale en/of diaconale werk, zodat zij zich kunnen wijden aan de
meer bestuurlijke taken. Dat kan heel goed, maar ik wijs graag op
het gevaarvoorde hiervoor genoemde samenhang. Er is een terech-
te wens om zo weinig mogelijk te vergaderen en daarom wordt
nogal eens veel werk gedelegeerd naar die verschillende geledin-
gen of naar wijkteams. Dat delegeren houdt dan vaak in: het werk
gebeurt in kleinere verbanden en de kerkenraad als
geheel bemoeit zich er niet of nauwelijks mee, om
doublures te voorkomen.

Er is nog een andere ontwikkeling die erop gericht
is om het werk van de ambtsdragers te verlichten.
Ouderlingen werken vaak samen met een of meer
pastoraal bezoekers. Die zijn geen lid van de ker-
kenraad, maar nemen een deel van het bezoek-
werk van de ouderling voor hun rekening. Zo laten
diakenen zich soms bijstaan door diaconaal assistenten (wijkassis-
tenten). Dat is een ontwikkeling die oude bijbelse papieren heeft.
Mozes kampte al met overbelasting, toen hij als enige rechter in
het volk Israél optrad. Op advies van zijn schoonvader Jetro scha-
kelde hij anderen in voor de afhandeling van de minder belangrijke
geschillen (Ex. 18). Nadat hij (op een later moment) aangaf dat de
last van het leiderschap hem te zwaar werd, kreeg hij de opdracht
om zeventig oudsten aan te stellen om met hem die last te dragen
(Num. 11). En toen in de jonge christelijke gemeente in Jeruzalem
geklaagd werd dat een bepaalde groep weduwen verwaarloosd
werd, besloten de apostelen om extra mensen aan te stellen en te
komen tot een taakverdeling. Zo kan elke tijd om zijn eigen aanpas-
singen vragen, wanneer blijkt dat het werk gaat lijden onder over-
belasting van de betrokkenen. Maar steeds weer geldt dat daarbij
de verdeling van de verantwoordelijkheden en vooral de samen-
hang goed geregeld moeten worden!

Zo klein mogelijke kerkenraad?

Ik bespeur bij sommige gemeenten een neiging om de kerkenraad
zo klein mogelijk te houden en zo veel mogelijk werk te delegeren
naar wijkteams. Een (misschien wat extreem) voorbeeld: in een
gemeente met meer dan vijfhonderd leden bestond de kerkenraad
nog slechts uit de predikant en drie ouderlingen. Het diakenambt

kende men in die gemeente niet. Vrijwel al het pastorale, diaco-
nale en missionaire werk was georganiseerd op het niveau van
wijkteams. De kerkenraad hield zich vooral met de
overkoepelende organisatorische zaken bezig. In
zo’n opzet is het gevaar groot dat niemand voor het
geheel verantwoordelijk kan zijn. Maar ook voorzie
ik problemen als er bijvoorbeeld verschil van inzicht
ontstaat tussen de (kleine!) kerkenraad en de predi-
kant omtrent het functioneren van de laatste. En
hoe groot zijn — in geval van problemen — in een
relatief grote gemeente het draagvlak en het gezag
van zo’n uiterst kleine kerkenraad?

Het is goed om te streven naar een situatie waarin ambtsdragers zo
min mogelijk door vergaderdruk van hun andere werk afgehouden
worden. Maar het is niet goed om met het badwater ook het kind
weg te gooien.

Mandateer deeltaken aan kleinere groepen

Een beter alternatief zou zijn om langs twee lijnen overbelas-
ting van de ambtsdragers te voorkomen. De ene lijn is die van het
inschakelen van extra mensen, zoals pastoraal bezoekers en wijkas-
sistenten, die een deel van het werk van de ambtsdragers kunnen
waarnemen, maar nietin de kerkenraad zitten. De andere lijn: man-
dateer deeltaken van de kerkenraad aan kleinere groepen binnen of
buiten de kerkenraad. Voorbeelden van kleinere groepen binnen de
kerkenraad zijn de diakenen voor het interne en externe diaconale
werk van de gemeente en bijvoorbeeld het moderamen voor veel
organisatorische zaken en de externe vertegenwoordiging van de
gemeente. Voorbeeld van een groep buiten de kerkenraad is de klas-
sieke commissie van beheer.

Ik gebruik hiervoor met opzet het woord mandateer en niet delegeer.
Het gaat hier om begrippen die ontleend zijn aan het bestuurs-
recht. In geval van delegatie draag je als kerkenraad bevoegdhe-
den over, die je dan zelf kwijt bent. Bij mandatering geef je (binnen
grenzen) de bevoegdheid aan een kleine groep om namens de ker-
kenraad besluiten te nemen, maar de kerkenraad houdt zelf ook
die bevoegdheid. Als de situatie (of de gemeente)

erom vraagt, kan de kerkenraad nog steeds zelf

die bevoegdheid gebruiken. En dat biedt een extra

waarborg om de samenhang, waarover ik het hier-

voor had, te bewaken en inhoud te geven aan de

integrale verantwoordelijkheid van de kerkenraad.

Zo’n regeling van onderlinge taakverdeling en de

diverse bevoegdheden en verantwoordelijkhe-

den kan het beste worden vastgelegd in een eigen

(plaatselijk) statuut. Dat statuut moet blijven binnen de grenzen
van de kerkorde en vormt daarop dan een aanvulling, die plaatselijk
in maatwerk voorziet. Daarover een volgende keer meer.

Leendert Verheij is oud-president van het Gerechtshof Den Haag en
voorzitter van de Commissie Kerkrecht en Beroepszaken van de NGK



Teruggeven

Is dit het nieuwe nu

Dat samen toch alleen blijkt
Dat iedereen voor zich kijkt
Zichzelf verhoudt tot U

Is dit het toekomstbeeld
Gezichten achter schermen

Een weegschaal voor ontfermen
In groepen opgedeeld

Is dit uw kerk nog wel
Hoe zijn we dan tot zegen
Creéert U nieuwe wegen
Gaat dit niet iets te snel

Ik zit vol vragen Heer

Die ik niet overzien kan
Soms word ik er zo moe van
Zie ik geen toekomst meer

Maar wij zijn toch uw werk

U houdt de kerk in leven

U zult haar toekomst geven

U maakt haar straks weer sterk

De kerk blijft steeds van U
Ook in ontwikkelingen

Die ons tot ‘anders’ dwingen
Ook in dit nieuwe nu

Daarom geefik het terug
Want U kent dit seizoen al:
Wat wilt U dat ik doen zal
Sla zelf voor ons een brug

Anne Lies Mossel-de Kievit

=
7
<
o
=}
a
[0
=
N
B




