
1|2021

Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Kleur bekennen

De kerk is niet racistisch?!

Migratie als zegen en uitdaging

Bijbellezen in een interculturele groep

Met jongeren in gesprek over racisme



2 3

I N T R O D U C T I E

Kleur bekennen
Deze winter las ik het boek Gastarbeider – Verhalen van hoop op de 
spoed, van de inmiddels bekende Nederlander Gor Khatchikyan. In 
de eerste golf van de coronapandemie was hij te zien op televisie 
als spoedeisendehulparts. Hij werd een van onze zorghelden. Niet 
lang geleden was Gor een uitgeprocedeerde Armeense asielzoe-
ker. Nu is hij een geliefd spreker bij BEAM, het jongerenmerk van de 
Evangelische Omroep. Sta eens even stil bij: gastarbeider, asielzoe-
ker, arts. Wat zijn jóúw eerste gedachten bij deze omschrijvingen?

In dit nummer van Dienst verkennen we het thema ‘Kleur beken-
nen –  racisme, andere culturen en de kerk’. Hoe gaan we als chris-
ten om met migranten, hoe spreken we over mensen die anders 
zijn dan wij? Op welke manier speelt de kerk hierin een rol? En is 
het ook een thema in de Bijbel? Bijna 25 procent van de Neder-
landse bevolking heeft een migratieachtergrond, aldus de offici-
ële cijfers van het Centraal Bureau voor de Statistiek. Ongeveer de 
helft van hen is christen, in ieder geval in naam. Maar het is niet 
makkelijk voor hen om hun weg te vinden in onze samenleving. 
Niet als burger en niet als gelovige. Veel migranten, vooral jonge-
ren en de tweede generatie, verliezen hier in Nederland hun geloof. 
Hoe vaak durven wij voorbij onze gewoonten en uit onze comfort-
zone te stappen om hun tegemoet te treden? Over de drempel van 
angst en onwetendheid? Wellicht wacht daar een bijzondere ont-
moeting op ons. Elke cultuur heeft iets waar we naar moeten luiste-
ren en wat ons kan verrijken. Ook in ons bijbellezen, zoals Anneriet 
Boonen in haar bijdrage laat zien.

Gastarbeiders in de oogst
Henk Bouma gaat in op de vraag hoe kerken echt gastvrij kunnen 
worden voor mensen uit andere culturen. “Ik ben ervan overtuigd 
dat met horten en stoten en na heel wat tegenvallers en ongelukjes 
de Nederlandse kerken over tien of twintig jaar veel diverser zul-
len zijn. Onze steden zijn zó divers dat de kerk wel móét volgen. En 
bovendien zie ik dat mijn niet-Nederlandse broers en zussen dag en 
nacht bezig zijn met die schat van het evangelie.”
Ik zie het aan Gor Khatchikyan. Zijn geloof is aanstekelijk. De manier 
waarop hij in en buiten zijn werk een brenger is van hoop, en getuigt 
van Jezus, is besmettelijk. Ik hoop dat dit nummer bijdraagt aan meer 
van dat soort besmettingen. Dat wij als kerk niemand aan de kant 
laten staan, niemand uitsluiten van het meewerken in Gods konink-
rijk. De oogst is groot, bid de eigenaar van de oogst om… gastarbeiders.

Gienke Boersma-Vreugdenhil, coördinator partners en programma’s 
bij Verre Naasten

Gienke 
Boersma

Inhoud
I N T R O D U C T I E  Kleur bekennen  3
Gienke Boersma

B E Z I N N I N G  De kerk is niet racistisch?!  4
Ruth de Jong

I N S P I R A T I E  De Bijbel van migranten  10
Samuel Lee

U I T  D E  P R A K T I J K  “Ik ben een racist”  17
Henk Bouma

B I J B E L S T U D I E  God aanbidden doen we samen  20
Janita Geertsema

P E R S P E C T I E F  We hebben elkaar nodig  21
Cees Rentier

W E R K E R  I N  D E  K E R K  
Van charismatisch naar praktisch missionair  24
Suzanne van Lokhorst

P R A K T I J K V O O R B E E L D E N  Kleuren in het dorp  25
Kees van Dusseldorp

C O L U M N  Avondmaal in pyjama  33
Gerben de Wild

A A N D A C H T S P U N T E N  
Bijbellezen in een interculturele groep  34
Anneriet Boonen

D I A C O N A A L  S T E U N P U N T   37

W E R K V O R M  Wees niet kleurenblind  38
Anko Oussoren

P R A K T I J K C E N T R U M   42

K E R K R E C H T  Kerkenraad: wie, wat, hoe?  43
Leendert Verheij

G E D I C H T  Petje af  48
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: Verbinding zoeken ondanks verschillende kleur en cultuur

Dienst†
69e jaargang
Nummer 1, 2021

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Dienst verschijnt vier keer per 
jaar.

Redactie
Gienke Boersma-Vreugdenhil 
Kees van Dusseldorp, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren
Derk Jan Poel
Annemarie Roth, 
redactiesecretaris
Peter Sinia
Jacqueline van der Ziel-Visser, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en 
adreswijzingen schriftelijk of 
per e-mail aan de administratie 
doorgeven.
Abonnementsgeld te voldoen na 
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 13,25 per jaar. 
Blokabonnement vanaf 10 ex.:  
€ 8,20 per jaar. 

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2021 - uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401



54

Diversiteit Diversiteit

B E Z I N N I N G

De kerk is niet racistisch?!
Over discriminatie en de rol van de kerk

Ruth  
de Jong

‘Uitsluiting of het anders behandelen van mensen op basis van 
huidskleur of afkomst.’ De definitie van racisme is snel op te 
stellen. Maar de vraag welke rol de kerk hierin speelt en daar-
mee de vraag welke rol je er zelf in hebt, die is veel lastiger 
te beantwoorden… Gespreksleider Derk Jan Poel probeert 
hier samen met Klaas Harink (Verre Naasten) en Don Ceder 
(ChristenUnie) en een antwoord op te vinden.

Don: “We hebben allemaal te maken met beeldvorming en voor-
oordelen. Laten we niet vergeten dat racisme veel breder is dan het 
verschil tussen zwart en wit. Hoewel racisme tegen zwarte mensen 
natuurlijk tot op heden nog diepe wonden slaat en daarom een cen-
trale plek in de discussie heeft. Maar overal waar mensen zichzelf 
als een groep zien ten opzichte van een andere groep, zal racisme of 
uitsluiting op de loer liggen. Ik ervaar het bij mezelf ook. Soms heb 
ik te snel een opvatting over anderen en, misschien onbewust, ben 
ik geneigd om afwegingen te maken die eigenlijk niet deugen. Vaak 
zijn die afwegingen afkomstig uit een denkkader dat gebaseerd is 
op uitsluiting.”

Omgekeerde discriminatie?
Klaas betrapt zichzelf soms op zo’n zelfde houding. Het zit hem dan 
in die ene blik, of die ene vraag. Dat er ook een omgekeerde vorm 
van discriminatie bestaat, ervaart hij tijdens zijn jaren in Congo en 
Suriname. Daar ziet hij dat racisme niet alleen iets is tussen zwarte 
en witte mensen; het komt voor in allerlei groepen van welke kleur 

dan ook. “Omdat Congo een anti-Belgische houding 
had, was ik blij dat ik een Nederlander was.”
Toch is er volgens Klaas een wezenlijk verschil tus-
sen discriminatie en omgekeerde discriminatie. 
“Wanneer je niet gelijkwaardig behandeld wordt, 
maakt het een groot verschil of je in een sterke of 
juist in een kwetsbare positie zit. Ik had bijvoor-
beeld geld, een auto en kon weer vertrekken als ik 
daar zin in had. Maar wanneer je aan de arme, ver-
keerde kant staat, komt discriminatie des te harder 

aan. De pijn die ik af en toe voel, staat in geen verhouding tot hoe 
bijvoorbeeld een Afrikaan zich voelt.” 
Of er sprake is van omgekeerde discriminatie hangt af van waar 
je woont en in welke positie je verkeert. Die kan per samenleving 
anders zijn, waardoor de dynamiek anders is. In welk opzicht dan 
ook, bij discriminatie gaat het niet per se om zwart of wit. “Het is 

een ‘mensenprobleem’ dat zich afspeelt op het niveau van het hart. 
Elkaar niet als gelijke zien, overstijgt de huidskleurenkwestie”, aldus 
Don.

Nederland is geen racistisch land…
Wanneer je kijkt naar de kansen op het gebied van 
onderwijs, woningmarkt of werkgelegenheid, zou 
je kunnen stellen dat er in Nederland sprake is van 
institutioneel racisme. Er bestaat ongelijkheid, 
daar kun je niet omheen. Toch wil Don Nederland 
niet als racistisch land bestempelen. Wel vindt hij 
dat er te vaak racistisch wordt gehandeld en dat er 

Omdat Congo een 
anti-Belgische 
houding had, was 
ik blij dat ik een 
Nederlander was

In Nederland bestaat 
ongelijkheid, daar 

kun je niet omheen

Naam:	 Klaas Harink
Leeftijd:	 55 jaar
Afkomst:	� geboren in Staphorst, blanke 

Nederlandse ouders
Woont in:	 Heerde
Werk:	� directeur van Verre Naasten, 

hiervoor werkzaam als directeur 
van VluchtelingenWerk Noord-
Nederland, werkte vier jaar in 
Congo en acht jaar in Suriname

Kerkt bij:	� Samenwerkingsgemeente GKv/
NGK in Heerde

Naam:	 Don Ceder
Leeftijd:	 31 jaar
Afkomst:	� geboren in Nederland, Ghanees-

Afrikaanse ouders
Woont in:	 Amsterdam
Werk:	� advocaat en fractievoorzitter 

van de ChristenUnie in de 
gemeenteraad van Amsterdam; 
voor de komende verkiezingen 
staat hij op plaats vier van 
de landelijke kieslijst van de 
ChristenUnie

Kerkt bij: 	� Evangelische Gemeente in 
Amsterdam



6 7

DiversiteitDiversiteit
aandacht voor deze ongelijkheid moet komen. “Het heeft vaak met 
vooroordelen te maken en die zijn de mens eigen. Als je daar niet 
scherp op bent, maak je al snel onderscheid.” Toch vindt Don ook 
dat racisme een ‘grijs gebied’ kent; kleine ondernemers blijven wat 
hem betreft vrij in hun keuze wie ze aannemen bij een sollicitatie-
procedure. Maar dat leidt soms tot ingewikkelde vragen. “Neem als 
voorbeeld een Chinese toko in een wijk; daar worden vaak mensen 
met een Chinese achtergrond aangenomen. Op zichzelf hoeft dat 
uiteraard geen racisme te zijn. Maar wanneer wordt het weigeren 
van sollicitanten met een andere achtergrond wel racisme? Dat 
zijn wat mij betreft interessante vragen.”

Diversiteit is verrijkend
Hoe dan om te gaan met vooroordelen? Dat is nog niet zo gemak-

kelijk. Ieder mens denkt vanuit zijn eigen blikveld. 
Daarin zitten altijd blinde vlekken. Het is al een 
groot pluspunt wanneer je dit erkent bij jezelf en 
het zou je er zelfs toe kunnen aanzetten om juist 
iemand met een andere achtergrond, een ander 
blikveld, bij je kerk of organisatie te betrekken. Je 
blikveld verruimt zich daardoor, je gaat anders kij-
ken. De diversiteit voegt een extra dimensie toe en 
is een verrijking.
Klaas: “Ik zie een organisatie als organisme. Kijk 
naar het Amazonegebied: doordat het zo divers is, 

is het ontzettend sterk. Vergelijk dat eens met de oliepalmplantage. 
Het eerste het beste wormpje helpt het hele bos naar z’n mallemoer. 
Dat diversiteit bedrijven veel kan brengen is mooi, maar het schuurt 
tegelijkertijd. De wereld is niet volmaakt. Het is dan ook verdraaid 
moeilijk om met elkaar iets te creëren wanneer je in uitgangspun-
ten en denken zo totaal van elkaar verschilt.”

Ons westerse systeem is zondig
Don geeft aan dat het debat over de noodzaak van diversiteit moei-
zaam is. Toch vindt hij dat je daarin je verantwoordelijkheid niet 
mag ontlopen. Mensen zouden zich vertegenwoordigd moeten 
voelen in alle lagen van de bevolking (diversiteit). De verantwoor-

delijkheid die ieder mens daarbij heeft, zit volgens 
Don in het nadenken over wat diversiteit betekent 
als het bijvoorbeeld gaat om achtergrond, handi-
caps, regio enzovoorts. Maar… wanneer je niet echt 
gemotiveerd bent om in een diverse omgeving te 
werken, zul je sneller afhaken.

Klaas vult aan: “Diversiteit binnen je organisatie is 
niet makkelijk, maar juist verdraaid lastig. Andere 
culturen hebben andere gewoontes en praktijken. 

Wij denken vaak dat onze manier beter zou zijn; ons westerse sys-
teem heeft ‘gewonnen’. Het westerse denken, kapitalisme, spaar-
gedrag en onze opleidingen; het past ons Europeanen als een jas. 
Over de rug van anderen, dat verdient niet de schoonheidsprijs. Dat 
ik het systeem doorgrond en dat het desondanks zelfs ‘lekker’ voelt, 

daar schaam ik mij weleens voor. Ik ben er medeverantwoordelijk 
voor dat dit systeem in stand blijft. Dat het voor andere mensen 
als een fuik werkt, waarbij mensen gevangen blijven in onrecht en 
ongelijkheid, dat is voor mij een zonde waar ik vergeving voor wil 
vragen.”

De kerk draagt extra verantwoordelijkheid
Don mist het geluid van de kerk binnen het debat. 
“De hedendaagse kerk zou midden in de discussie 
moeten staan, expliciet antiracistisch moeten zijn. 
Pak dit proactief op.” Daarbij haalt hij Martin Luther 
King als voorbeeld aan, die niet alleen als dominee 
maar ook als burgerrechtenactivist de bevrijdende 
boodschap van Christus verkondigde. “Als kerk ben 
je missionair en je uitspreken tegen racisme is bij uitstek een taak 
voor de kerk. Dat je naast de boodschap naar buiten ook binnen de 
kerkmuren nieuwe gemeenschappen vormt, ondanks verschillende 
achtergronden, geeft aan de buitenwereld een belangrijke bood-
schap af: we kunnen elkaar vinden in Christus!”

Don vraagt de kerk om zich vooral uit te spreken. “Dat een kerk wat 
betreft een politieke partij neutraal is, is prima. Maar neutraal zijn 
tegen onrecht vind ik ingewikkelder. Benoem het: wat krom is, is 
krom. De kerk is het zout der aarde, geroepen om te beïnvloeden. 
Willen we een relevante hedendaagse kerk zijn, dan zullen we met 
relevante antwoorden moeten komen op vragen die de moderne 
mens bezighouden.” 

De hedendaagse 
kerk zou expliciet 

antiracistisch  
moeten zijn

Onrecht en 
ongelijkheid zijn voor 
mij zonden waar ik 
vergeving voor wil 
vragen

Verbinding 
zoeken 

ondanks 
verschillende 

achtergronden

Ieder mens denkt 
vanuit zijn eigen 
blikveld, daarin 
zitten altijd blinde 
vlekken



8 9

DiversiteitDiversiteit

Mis Gods grootheid niet!
Dat niet iedereen zich op zondag thuis zal voelen in een swingende 
Ghanese kerk, daar kan Klaas zich wel iets bij voorstellen. Dat hoeft 

voor hem ook niet. “Maar”, zegt Don, “je mag je 
best eens afvragen waarom jouw kerk zo’n homo-
gene groep is. Komt dit door een kokervisie, is er een 
blinde vlek? Wanneer je als kerkenraad, of bestuur, 
jezelf nooit die vraag stelt, je niet openstelt voor 
andere mensen, dan komen ze ook niet. Daarmee 
kun je iets missen van Gods grootheid en belem-
mer je jezelf in het krijgen van een breder beeld van 
Hem.” 

Op de vraag hoe je dan die verbinding zoekt binnen kerken, zegt 
Klaas: “Wij, als Verre Naasten, zouden daar best wat in willen 
betekenen”. Zijn tip is om elkaar op te zoeken, een ‘missietrip’ te 
organiseren. Dat kan al door contact te zoeken met een kerk in je 
eigen woonplaats, die toch zo anders is dan de jouwe. Volgens hem 
kan dat alleen op basis van gelijkwaardigheid. “Dan kun je”, aldus 
Don, “werkelijk de kerkelijke barrières doorbreken en daarmee een 
positieve bijdrage leveren aan een meer gelijkwaardige samenle-
ving.” 

Dit gesprek is online gevoerd onder leiding van Derk Jan Poel van het 
Diaconaal Steunpunt. De tekst is uitgewerkt door Ruth de Jong, free-
lance fotograaf en tekstschrijver. Zij werkt onder meer voor Verre 
Naasten en het CBMC (missionaire beweging van en voor onderne-
mers en zakenmensen in Nederland).

Je mag je best eens 
afvragen waarom 
jouw kerk zo’n 
homogene groep is

Het is bij 
uitstek een 

taak voor de 
kerk om zich 

uit te spreken 
tegen racisme 

Gebed bij racisme

Vader, vergeef ons, want we weten
niet wat we doen of misschien toch 
een beetje maar niet goed genoeg
om heden met elkaar in het paradijs
te zijn. Eerder voor elkaar de hel.

Kijk, man, kijk dan toch, dat is
je moeder. En jij, vrouw, dat is 
je zoon, kijk dan toch. Kijk verder
dan bloed en bodem, dan huid 
en haar. Zie de wonden, de pijn

en de dorst. O God, de dorst op
deze godverlaten vlakte van zwart
en wit, waar tongen zich tot potscherf
praten en zielen in stilte barsten
van verlangen naar iets van samen,

naar recht en vrede, een grenzeloos
land vol kleur, een bodemloos paradijs.
Mijn God, mijn God, waarom heb je 
ons verlaten? Hoe leggen wij ons
heden bij elkaar neer? Zie de mens

moederziel alleen en dorstig en moe
van alle pijn. Raak toch de wonden aan,
Vader, dat wij zachte handen opmerken
en onszelf daarin bergen en wenen tot 
wij elkaar zachte handen worden en alles

is volbracht.

Gerrit Riemer, Kleiklooster



10 11

I N S P I R A T I E

De Bijbel van migranten
Migratie als zegen en uitdaging voor de kerk

TheologieTheologie

Een van de grootste uitdagingen van vandaag is migratie. In 
2020 leefden zo’n 272 miljoen mensen buiten hun land van 
oorsprong. Hoe reageert de kerk op dit belangrijke vraagstuk 
van immigratie? Grote kerkgenootschappen hebben eigen 
organisaties voor migratievraagstukken. Maar het zou niet 
een afgebakend onderwerp moeten zijn. Want migratie is 
verbonden met het hele leven, zowel van wie migreert als van 
wie migranten ontvangt. Ik wil niet alleen een theologisch en 
academisch perspectief op migratie en de kerk bieden, maar 
vooral ervaringen delen uit mijn leven als voorganger onder 
de meest kwetsbare groep van migranten in Nederland.  
Ik hoop dat mijn verhaal jullie zal inspireren.

Gevormd door verhalen
Toen ik mijn werk in Amsterdam begon, had ik geen idee van wat 
mij te wachten stond. Ik las mijn goed voorbereide preken voor op 
zondag. Saaie preken. Totdat de Filipijnen en Afrikanen verschenen. 
Ik preekte Jezus Christus, maar de migranten hadden niet alleen 
geestelijke redding nodig —  ook huisvesting, werk, gezondheids-
zorg en onderwijs. Ik werd uitgedaagd om mijn stijl en strategie aan 
te passen. De verandering die ik onderging, was een geleidelijke. Ik 
werd gevormd en verrijkt door de (levensverhalen van) honderden 
migranten die mijn pad kruisten. Verhalen, onder andere van hen die 
onrechtvaardig behandeld werden vanwege de kleur van hun huid.
Laat mij het verhaal delen van Lorie, een Filipijnse die zonder papie-
ren in Nederland kwam werken zodat ze de medische zorg voor haar 

terminaal zieke zoon kon betalen. Uiteindelijk over-
leed deze zoon. Ze bleef, om geld naar huis te sturen 
onder meer voor haar andere zoon. Ik vergeet nooit 
hoe op een dag Lorie haar telefoon opnam en ze op 
de vloer viel, bitter schreeuwend. Haar tweede zoon 
was op een basketbalveld door een toevallig passe-
rende bende vermoord. Zou ze teruggaan naar haar 
thuisland, dan zou ze niet naar Nederland kunnen 
terugkeren en niet meer in staat zijn de rest van 
haar familie te voeden. Zou ze blijven dan zou ze 
haar zoon niet kunnen begraven.
Ik zal de verhalen nooit vergeten. Van mijn Afrikaan-
se broeder zonder documenten die bij gebrek aan 

een fatsoenlijke kamer moest slapen in onze kerk. Van de migrant 
die zei: “Dominee, ik voel mij als Anne Frank; altijd mijn identiteit 
verbergen, altijd leven in de angst opgepakt te worden”. Van de 

migranten die in een detentiecentrum terechtkwamen en toen er 
brand uitbrak levend verbrandden.

Door de ogen van migranten
Geïnspireerd door alles wat ik zag en meemaakte, 
koos ik ervoor om mijn theologie te herzien. Ik begon 
mijn Bijbel te lezen door de ogen van migranten, op 
zoek naar wat God zegt over migranten en migra-
tie en mensenrechten. Een nieuwe wereld werd 
geopend. Ik ontdekte dat migratie een van de cen-
trale thema’s van de Bijbel is en de drijvende kracht 
achter het vervullen van de grote opdracht. Ik was gewend te bid-
den voor en te reizen naar landen die niet met het evangelie bereikt 
waren. Nu besefte ik dat ik duizenden uit die landen in Amsterdam 
met het evangelie kan bereiken. De uitdaging voor de kerk vandaag 
is een praktische en contextuele theologie van migranten en migra-
tie te ontwikkelen. Die uitdaging ging ik aan in het schrijven van 
mijn eerste boek over migratie: Blessed Migrants.
Een theologie van migratie herkent verhalen van migratie in de 
Schrift en plaatst die in de context van huidige migratieverhalen. De 
Schrift is Gods eigen verklaring over migranten en valt in vijf punten 
samen te vatten:
1.	 God heeft migranten bijzonder lief;
2.	 Migranten mogen niet uitgebuit of onderdrukt worden;
3.	 God veroordeelt landen die dat wel doen;
4.	 Migranten horen gelijke bescherming te genieten;
5.	 Migranten horen gelijke verantwoordelijkheid te dragen.

Een boek van migranten
Bij het herlezen door de ogen van migranten, ontdekte ik dat de 
Bijbel een boek van migranten is. Vol machtige en bemoedigen
de verhalen voor vandaag, van gelovigen die ooit migrant waren: 

Samuel Lee

Samuel Lee 
geeft met de 

Foundation 
Academy 

migranten 
een kans om 
onderwijs op 

academisch 
niveau te 

volgen

Ik preekte Jezus 
Christus, maar 
migranten 
hebben ook 
huisvesting, werk, 
gezondheidszorg en 
onderwijs nodig

Ik ontdekte dat 
migratie een van de 

centrale thema’s van 
de Bijbel is



12 13

TheologieTheologie
Abraham, Jakob, Jozef en zijn broers, Mozes, Naämans slavin, Ruth, 
Ezra, Nehemia, Ester, Daniël, Jezus, Paulus en de apostelen.
Hun verhalen maken duidelijk dat zij om verschillende redenen 
en onder verschillende omstandigheden migreerden. Na vader 
en broer bedrogen te hebben, verkocht als slaaf, een toevlucht 
zoekend voor droogte en honger, gevlucht na het plegen van een 

moord, gevangengenomen tijdens een oorlog en 
tot slavin gemaakt, na het overlijden van de echt-
genoot levend in ballingschap. En God zegende de 
meerderheid van hen. Abraham is een van de wei-
nigen die niet vertrok om economische of politieke 
redenen, of vanwege milieu-, klimaat- of familie-
omstandigheden. Alleen hij had de heilige opdracht 

zijn vaderland te verlaten en te gaan naar de plaats waar God hem 
leidde. Daarom noem ik Abraham de vader van alle migranten.
Ook Pinksteren was een evenement van migratie. De Heilige Geest 
werd uitgegoten. Migranten uit Perzië, Arabië, Afrika en de hele 
regio waren getuige van de geboorte van een kerk, door de Geest 
geleid, om de volken tot Christus te brengen.

Een beweging van minderheden
Ik ontdekte verder dat de vroege kerk een beweging van minderhe-
den was in een rijk van onderdrukkers. En toch leidde die minder-
heid velen die in dat rijk tot de meerderheid behoorden tot geloof 
in Christus. Een patroon dat min of meer herhaald wordt in onze 
wereld van vandaag. Gelovigen uit voormalige koloniën evangeli-
seren onder hun voormalige kolonisten. Engelssprekende Afrikanen 
onder de Britten, Franssprekende Afrikanen onder Fransen en Bel-
gen, Latijns-Amerikanen onder Spanjaarden en Portugezen, Indo-
nesiërs en Surinamers onder Hollanders, en Koreanen en Filipijnen 
onder Japanners.

God herinnert de Israëlieten eraan dat zij ooit zelf 
migranten waren in Egypte. Hij zorgde voor hen en 
vraagt de Israëlieten toen en de kerk nu hetzelfde 
te doen. Dat betekent nieuwe uitdagingen voor de 
kerk in een gemondialiseerde samenleving waar 
nieuwe vormen van migratie nieuwe zorgen baren 
en een nieuwe bedreiging van de menselijke waar-
digheid vormen. Ik identificeer drie uitdagingen: 
erkenning, evangelisatie en sociale gerechtigheid.

Erkenning na bekering
De kerk begint in ons hart. Voor erkenning van de migrant is veran-
dering van het hart nodig, dat is de eerste stap. Daarom moeten we 
de Heilige Geest vragen om ons hart aan te raken zodat we de ander 
liefhebben, begrijpen zonder verborgen vooroordeel. Jezus daagt 
Nicodemus uit om wedergeboren te worden en direct daarna ver-
telt Jezus hem dat God de wereld zo liefhad, dat Hij zijn eniggebo-
ren Zoon gaf. Er is een verband tussen wedergeboorte en liefde voor 
de wereld!
We kunnen conferenties over migratie organiseren, 
maar als we diep in ons hart vooroordelen koeste-
ren, dan zullen zij geen effect hebben. Ik kan Afrika-
nen niet goed dienen als ik diep in mijn hart meen 
superieur te zijn. Ik kan Aziaten niet helpen als in 
mijn hulp geen oprechte interesse, liefde en bewo-
genheid tot uitdrukking komt. Ik kan de duizenden 
moslims in onze steden niet werkelijk bereiken als 
ik angst voor hen en andere vreemdelingen voel. 
Migranten zijn geen probleem of bedreiging. Ze zijn ons zelfs tot 
zegen wanneer zij ons uitdagen barmhartigheid en liefde handen 
en voeten te geven.

Volken bereiken volken
Eeuwenlang was het bereiken van de volken met het evangelie een 
uitdaging waarvoor de kerk door diepe dalen ging; een getuigenis 
waarvoor het bloed van martelaren vloeide. Vandaag zijn wij geze-
gend met mondialisering, waardoor de wereld een dorp is en onze 
steden vol zijn met migranten. Die migranten zijn als velden, rijp 
om geoogst te worden: om het evangelie te horen en mee terug te 
nemen naar hun thuislanden.
Op Cyprus stichtten we een kerk. De veelal vrouwelijke Filipijnse 
leden leren Christus kennen, worden door ons vier jaar getraind zodat 
zij wanneer zij naar een volgend land vertrekken daar het werk van 
God voortzetten. Recentelijk openden we in Libanon een vergelijkba-
re gemeenschap. Zelf ben ik een levend voorbeeld van hoe dit werkt: 
een man uit het Midden-Oosten, door mijn vrouw uit Zuid-Korea 
naar Christus geleid, die nu het evangelie aan de volken verkondigt.

Een buitenlands dienstmeisje
Aan de andere kant zijn er christelijke migranten die hun gast
land met het evangelie willen en kunnen bereiken. Het verhaal van 
Naämans slavin uit 2  Koningen 5 is een inspirerend voorbeeld. De 

Een stem 
geven aan 
migranten 

zonder stem, is 
een uitdaging 

voor de kerk

Abraham is de vader 
van alle migranten

God herinnert de 
Israëlieten eraan dat 

zij ooit zelf migranten 
waren in Egypte

Vandaag zijn wij 
gezegend met 

mondialisering, 
waardoor de wereld 

een dorp is



14 15

TheologieTheologie
Aramese of Syrische generaal Naäman was een machtig man, maar 
leed aan huidvraat. Een Joods meisje dat bij een inval tot slavin 
gemaakt was, werkte als migrantendienstmeisje voor Naämans 
vrouw. Toch was het deze eenvoudige buitenlandse huishoudelijke 

hulp die als gelovige de oplossing voor haar rijke 
en machtige baas had. Net als die generaal lijdt de 
wereld aan een ziekte die God kan genezen. Zo ver-
tellen Filipijnse en andere migranten hun werkge-
vers hoe Jezus Christus hen kan genezen als zij hun 
leven aan Hem overgeven.
Voor zulke evangelisatie is goede toerusting nodig. 
Christelijke migranten, of ze nu al lang of nog maar 
pas geloven, hebben grote behoefte aan theolo-

gisch onderwijs. Onderwijs dat hen helpt Christus en het geloof te 
interpreteren in hun eigen sociale en culturele context. Om zo de 
eigen cultuur te herwaarderen, maar ook om een plek te vinden in 
de cultuur van het gastland. Aan de Foundation Academy Amster-
dam helpen we immigranten daarmee.
Helaas zijn het contact en de samenwerking tussen migrantenker-
ken en autochtone kerken erg beperkt. Ze leven langs elkaar heen, 

zonder van elkaar te weten hoe ze proberen te over-
leven. Migrantenkerken zijn vaak groot in ledental 
en activiteit, terwijl veel Nederlandse kerken klein-
schalige samenkomsten kennen en teruglopende 
activiteit. De migrantenkerken hebben vaak geen 
geschikte gebouwen en weinig financiën, terwijl 
veel Nederlandse kerken prachtige gebouwen heb-
ben, waarvan ze het onderhoud echter niet kunnen 
betalen. Ik zal niet vergeten hoe mijn werk begon 

in een lekkende en stinkende parkeergarage. Helaas wilden wei-
nig autochtone kerken hun gebouw delen. En als kerkgebouwen 
verkocht worden, dan blijken bedrijven of de moslimgemeenschap 
vaak meer te kunnen betalen dan de doorsnee migrantenkerk.

Opstaan tegen onrecht
Een grote uitdaging voor de kerk is een stem geven aan migranten 
zonder stem. Het is moeilijk alleen het evangelie te delen wanneer 
iemands eerste nood lichamelijk of psychisch is. Regelmatig wor-
den migranten verbaal en fysiek misbruikt door uitzendbureaus of 
werkgevers. Ze worden opgesloten of leven onder slechte omstan-
digheden. Wat ik tegenkom is verschrikkelijk: zes tot acht mensen 
in een eenkamerappartement. Ik sprak eens met een schoonmaak-
ster van een rijke werkgever wiens hond zelfs airconditioning had, 
terwijl zij in een slecht geventileerde kelder sliep. Loon wordt niet 
betaald. Migranten worden opgezadeld met schulden en tot exor-
bitante aflossing gedwongen. Door slechte werkomstandigheden 
overlijden veel migranten bij hun werk. Velen plegen uit wanhoop 
zelfmoord. Angst voor de vreemdelingendienst vervult veel migran-
ten wanneer de deurbel klinkt. Ik ben er meer dan eens getuige 
van geweest hoe bij arrestatie en deportatie migranten als crimi-
neel worden behandeld. Op de vlucht voor de vreemdelingenpolitie 
springen migranten meer dan eens uit het raam.

Een huishoudster raakte zwanger door haar werkgever. Die stuurde 
haar weg, terwijl ze geen plek had om heen te gaan. Omdat ze niet 
over de juiste documenten beschikte, benaderde ze kerken toen de 
bevalling naderde. Bij de ene moest ze eerst lid worden, een andere 
kon niets anders bieden dan gebed. Bij een volgende moest ze eerst 
schuld belijden, terwijl ze volgens nog een andere bevrijd moest 
worden van kwade geesten. Beschamend en onacceptabel! Tegen 
de tijd dat haar vliezen braken, klopte ze aan bij onze kerk en vond 
eindelijk de hulp die ze nodig had.
Er is zo veel onrecht, sociale en economische onge-
lijkheid. Er is zo veel menselijk lijden, armoede en 
ziekte. Het is de plicht van de kerk dat lijden te ver-
lichten en op te staan tegen dat onrecht. Het is de 
uitdaging om daarbij vernieuwende manieren te 
ontwikkelen om ook migranten in nood te helpen. 
Zoals een bevriende pastor slachtoffers van men-
senhandel redt uit de handen van criminelen. Zoals 
onze Foundation Academy doet door gratis scholing voor vluchte-
lingen aan te bieden. En daarmee nieuwe hoop en kracht. Een echte 
christen is begaan met de arme, de onderdrukte, de weduwe, de 
wees én de vreemdeling. Dat is onze uitdaging.

Dit artikel is een ingekorte vertaling van een lezing op een conferen-
tie in Singapore. Dr. Samuel C. Lee is voorganger van de Jesus Christ 
Foundation Church in Amsterdam Zuidoost. Hij is directeur van Cen-
ter for Theology of Migration van SKIN (Samen Kerk in Nederland) aan 
de Vrije Universiteit, Faculteit Religie en Migratie. 
Hij is ook de oprichter van de Foundation Academy 
of Amsterdam die migranten een kans geeft om 
onderwijs op academisch niveau te volgen. In 2019 
was hij Theoloog des vaderlands. Zijn boek De Bij-
bel in de Bijlmer – 1 miljoen migrantenchristenen 
in Nederland is uitgegeven door het Nederlands 
Bijbelgenootschap.

Er is zo veel onrecht, 
ongelijkheid, 

menselijk lijden, 
armoede en ziekte

Net als generaal 
Naäman lijdt de 
wereld aan een ziekte 
die God kan genezen Samuel Lee: 

“Geen mens 
is illegaal, hij 

of zij beschikt 
hooguit niet 

over de juiste 
documenten”

Migrantenkerken en 
autochtone kerken 
leven langs elkaar 
heen



16 17

Samen gelovenTheologie

U I T  D E  P R A K T I J K

“Ik ben een racist”
Leren van de diversiteit van Huis van Vrede

Ik geloof niet in zwarte kerken of Iraanse of Chinese kerken. 
Natuurlijk is het fijn om kerk te zijn in je eigen taal of met men-
sen van je eigen cultuur. Maar in Nederland zijn groepen met 
een eigen culturele achtergrond, zoals Eritreeërs, Afghanen 
of Indonesiërs, altijd op weg naar meer en meer ‘verkazen’. Je 
ziet vaak dat tieners en jongvolwassenen het eerste afhaken 
bij een kerk die blijft vasthouden aan de cultuur en de taal van 
hun ouders. Ze zeggen: “Jullie praten alleen maar over het 
oude land, eten het oude eten, praten over de oude politiek in 
de oude taal; wij begrijpen jullie niet, we willen naar een kerk 
waar ook Nederlanders zijn”.

Voorbeelden in ons eigen land en daarbuiten maken duidelijk dat 
veel etnische kerken vroeg of laat met uitsterven worden bedreigd. 
Maar belangrijker nog is dat ‘kerk-zijn in hokjes’ het heel moeilijk 
maakt voor de etnische groepen waarvan maar heel weinig men-
sen geloven, bijvoorbeeld Turkse en Marokkaanse Nederlanders. Zij 
zijn gebaat bij een kerk waarin alle groepen goed mixen. In Huis van 
Vrede, de kerk waar ik bij hoor, zijn zoveel verschillende etnische 
groepen dat de enkele Turkse en Marokkaanse Nederlanders zich er 
ook thuis voelen; ze horen bij de diversiteit.

Je kunt niet om cultuurverschillen heen
Maar ook in Huis van Vrede zijn we racistisch. De Bijbel leert ons de 
ander belangrijker dan jezelf te vinden (Fil. 2:3). Racisme is je eigen 
cultuur juist boven die van de ander zetten. Tieners om mij heen 
gebruiken het nog sterker: racisme is jezelf boven 
de ander zetten. Ik merk het bij mezelf aan kleine 
dingen. Ik vind mijn eigen kerstversieringen toch 
mooier, ik vind het beter als een verhaal op zondag 
kort is en er een duidelijk punt gemaakt wordt en ik 
kijk neer op Facebookprofielfoto’s met dure auto’s 
heel duidelijk in beeld. Ik ben een racist. Dat racis-
me wordt heel duidelijk zichtbaar in een diverse 
kerk zoals Huis van Vrede. Je kunt niet om de cul-
tuurverschillen heen. Je wordt telkens weer met je eigen racisme 
geconfronteerd, doordat je altijd samen met mensen van een ande-
re cultuur eet, bidt en leeft.

De enige manier om de kerk echt gastvrij te maken voor mensen van 
andere culturen, is als er niet alleen mensen zoals ik in de leiding zit-
ten. Iemand anders moet de kerstversieringen kopen en ophangen, 

Henk Bouma

The Ministry of Race Relations

De Christian Reformed Church in North America (CRCNA of CRC) 
onderhoudt al jaren een warme zusterkerkrelatie met de NGK. 
Het is de hoop en verwachting dat die relatie voortgezet wordt 
na het samengaan van de NGK en GKv. De van oorsprong Neder-
landse immigrantenkerk heeft in de loop van haar bestaan met 
vallen en opstaan stappen gezet op het gebied van rassenrelaties 
en multi-etnisch kerk-zijn. Onderdeel van het dienstencentrum 
van de CRC is een speciale afdeling gericht op rassenrelaties: The 
Ministry of Race Relations. Zij ontwikkelt programma’s die het 
kerkverband, de kerkelijke gemeentes en de leden helpen om 
de oorzaken en gevolgen van racisme weg te nemen, binnen de 
gemeenschap van gelovigen en wereldwijd.

Een bijbelse en theologische doordenking is te vinden in het 
synoderapport God’s Diverse and Unified Family (dat, veelzeg-
gend, in het Engels, Spaans en Koreaans is te lezen). Als kerkver-
band spreekt de CRC zich ook uit over maatschappelijke kwes-
ties, zoals in de verklaring bij de dood van George Floyd, Ahmaud 
Arbery en Breonna Taylor. Daarbij probeert het Amerikaans-
Canadese kerkverband zich hard te maken voor sociale gerech-
tigheid, zonder partij te kiezen.

Het team van Race Relations ontwikkelt onder meer workshops, 
evenementen en materialen. Zo zijn er materialen gericht op de 
eredienst en op het vieren van een All Nations Heritage Sunday 
of Race Relations Sunday. Via de website kunnen gemeenteleden 
en predikanten zich verder verdiepen in alles wat met rassenre-
laties te maken heeft. Een opvallend element is de investering 
in multi-etnisch leiderschap voor de CRC in de vorm van bij-
voorbeeld studiefondsen. Dat multi-etnische leiderschap is niet 
alleen een toekomstdroom, maar heeft in de afgelopen jaren al 
langzaamaan meer en meer kleur aan de CRC gegeven.

Wie Engels, Spaans of Koreaans spreekt, kan zijn of haar voor-
deel doen met de vele materialen die deze zusterkerk heeft 
ontwikkeld: crcna.org/race.

Veel etnische kerken 
worden vroeg of 

laat met uitsterven 
bedreigd



18 19

Samen gelovenSamen geloven
verschillende mensen moeten het verhaal vertellen 
op zondag en de Facebookpagina bijhouden. Dat is 
moeilijk. 
Goed, we hebben al wel wat bereikt. We hebben lei-
ders van verschillende culturele achtergronden en 
dat zal in de komende jaren alleen maar toenemen. 
Toch blijven we in Huis van Vrede divers leiderschap 
moeilijk vinden. Veel van de Iraanse en Afghaanse 

broers en zussen geloven nog niet zo lang of spreken nog niet zo 
goed Nederlands. Maar het komt ook voor dat leiderschap bemoei-
lijkt wordt doordat we hen die het verhaal op zondag doen selecte-
ren op een westerse vertelstijl.

Met horten en stoten
Ik ben ervan overtuigd dat met horten en stoten en na heel wat 
tegenvallers en ongelukjes de Nederlandse kerken over tien of twin-
tig jaar veel diverser zullen zijn, ook in hun leiderschap. Hoe ik dat 
weet? Ten eerste zijn onze steden zó divers dat de kerk wel móét 
volgen. Als de kerk alleen iets zou blijven van mensen die het geloof 
hebben meegekregen in hun opvoeding, dan is de verspreiding van 
het evangelie geen wonder maar een sociologisch verklaarbaar 

fenomeen. Maar ik zie het hier gebeuren: het evan-
gelie van Jezus Christus is gewoon te mooi om niet 
opgepakt te worden.
Ten tweede zie ik dat ook mijn niet-Nederlandse 
broers en zussen dag en nacht bezig zijn met de 
schat van het evangelie. Het goede nieuws is aan-
stekelijk en daarom groeit hun aantal in de kerk. 
Daarnaast werken ze ook nog eens hard om dat lei-

derschap op zich te nemen. Bijvoorbeeld vijf broers en zussen van 
Huis van Vrede met een niet-Nederlandse moslimachtergrond zijn 
bezig met de Filippus Evangelisten Opleiding. Een aantal van hen 
staat te popelen om op het preekrooster te komen. Als ze dan gaan 
preken, worden de verhalen anders, en begrijpelijker voor mensen 
met dezelfde culturele achtergrond. Voor mij is dat een oefening om 
in alle bescheidenheid de ander belangrijker dan mezelf te achten…

Het mes snijdt aan twee kanten
Er moeten nog stappen gezet worden. Het mes snijdt aan twee 
kanten. Ik heb voorbeelden gegeven van mijn eigen culturele 
vooringenomenheid. Ik kan je ook voorbeelden geven van die 
vooringenomenheid bij andere etnische groepen. Te vaak komt 
de analyse die ik nu doe alleen van de Nederlandse kant, verdie-
pen nieuwkomers zich maar nauwelijks in de psychologie van 

de Nederlandse cultuur. Er wordt gedaan alsof 
Nederlanders alleen maar stamppot eten, terwijl 
klassiekers als kroket, rijsttafel, krentjebrij en kap-
salon worden vergeten. Nieuwkomers, doe je best 
om de Nederlandse cultuur door en door te leren 
kennen en ervan te houden. Wijs de cultuur niet af 
aan de hand van de stereotypen die je leert bij de 
inburgeringscursus.

We merken ook dat nieuwe leiders soms afhaken omdat ze enorm 
veel kritiek ontvangen van hun groepsgenoten. Het is makkelijk om 
te oordelen als je zelf geen verantwoordelijkheid neemt. Onze tac-
tiek om hiermee om te gaan, is dat mensen vaak eerst een tijd infor-
meel leider zijn voordat ze ook die naam krijgen.

Het nieuwe normaal
De kerk is zeker weten de meest diverse groepe-
ring in de wereld. Het Nederlandse stukje zal daar 
niet bij achterblijven. Dat komt door Jezus. Toen Hij 
mens werd, bewees God dat culturele aanpassing 
het nieuwe normaal is. Het evangelie van de mens-
wording van Jezus betekent dat een cultureel diver-
se kerk de norm is. Ik preek vaak in kerken waar 99 
procent van de mensen etnisch Nederlands is. Dat is niet normaal 
en dat zal vroeg of laat verdwijnen. De Geest maakt het mogelijk dat 

ook in Nederland een gastvrije, kleurrijke kerk 
ontstaat, waar mensen gaan geloven in Jezus 
Christus.

Henk Bouma is een van de oudsten van Huis 
van Vrede, een buurthuis en kerkfamilie met 
leden van veel verschillende achtergronden op 
Kanaleneiland in Utrecht. 

Henk Bouma: 
“De Geest 

maakt het 
mogelijk 

dat ook in 
Nederland 

een gastvrije, 
kleurrijke kerk 

ontstaat”

Iemand anders moet 
de kerstversieringen 
kopen en ophangen

Onze steden zijn zó 
divers dat de kerk 
wel móét volgen

De kerk is de meest 
diverse groepering  

in de wereld

Alsof Nederlanders 
alleen maar 
stamppot eten



2120

Missionair werk

B I J B E L S T U D I E

De tong als dodelijk wapen
“Wie nooit struikelt in het spreken…” (Jak. 3:2)

B I J B E L S T U D I E

God aanbidden doen we samen
“Uit alle landen en volken, van elke stam en taal” (Op. 7:9)

Openbaring geeft een prachtig inkijkje in de hemel en de ere-
dienst daar. Johannes beschrijft wat hij ziet: “een onafzienbare 
menigte, die niet te tellen was, uit alle landen en volken, van elke 
stam en taal”. In het wit gekleed staan mensen voor Gods troon 
en aanbidden Hem. Samen geven ze God de eer voor hun redding.

Dit visioen van Johannes is een van de teksten die de wereldzending 
inspireren. Het is de vervulling van de belofte aan Abraham dat alle 
volken gezegend zullen worden. De vervulling van de grote opdracht 
uit Matteüs 28 dat alle volken discipelen van Jezus moeten worden. 
Dit is ook het doel van de kerk: Gods goede nieuws verkondigen 
aan alle volken, in alle landen, aan elke stam en in elke taal. Totdat 
iedereen God kan aanbidden en eren. Daarom gaan christenen naar 
afgelegen gebieden om de Bijbel te vertalen in nog ongeschreven 
talen. Daarom gaan christenen naar gebieden waar de mensen nog 
niet gehoord hebben van Gods goede nieuws.

Wereldzending
In de zendingsgeschiedenis had eerst Europa een grote rol. Daarna 
werd Noord-Amerika een drijvende kracht achter de wereldzending. 
Tegenwoordig zijn de kerken uit het mondiale zuiden up and coming. 
Zending gaat van overal naar elke plaats. De hele wereldwijde kerk 
doet mee. Elk land is zendingsveld. Als we streven naar de vervulling 
van het visioen van Johannes moeten we dat doen op Gods manier: 
door elkaar te dienen en de minste te willen zijn (Mar. 10:42-45), zon-
der geldingsdrang en eigenwaan de ander hoger achten dan onszelf 
(Fil. 2:1-4). Als zendeling uit een dominant werelddeel die zichzelf 
nog regelmatig als superieur presenteert, moet ik heel bewust ruim-
te geven aan mijn collega’s uit minder gewaardeerde werelddelen.

Universele kerk
Het is essentieel te beseffen dat we allemaal deel uitmaken van de 
universele kerk. We zijn allemaal deel van het lichaam van Christus. 
Christus is voor iedereen gestorven, dat hadden we allemaal nodig. 
De opdracht van God om alle volken tot discipelen te maken geldt 
voor elke kerk, elk volk, elke christen evenzeer. 
Vanuit deze visie is de verscheidenheid aan stammen, talen en cul-
turen een uitdrukking van Gods grootheid als Schepper. God aan-
bidden doen we samen in onze diversiteit en door onze diversiteit.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Bolivia en geeft les 
aan het Theologisch Seminar in Sucre.

Janita 
Geertsema

P E R S P E C T I E F

We hebben elkaar nodig
Moslimmigranten en de toekomst van de kerk

Cees  
Rentier

In de afgelopen twintig jaar zijn de GKv en NGK, meer dan 
andere kerken in ons land, betrokken geraakt bij missionair 
werk onder migranten en vluchtelingen met een moslimach-
tergrond. Honderden moslims werden gedoopt. Een deel van 
hen werd lid van een aparte missionaire groep of kerkplan-
ting die hiervoor was gestart, anderen werden lid van een 
traditionele gemeente. De uitdaging voor de komende jaren 
is hoe deze betrokkenheid op moslims iets wordt wat bij het 
DNA van de kerken gaat horen. Anders missen we iets wat we 
juist nodig hebben voor de toekomst.

De toetreding van moslimmigranten tot de christelijke gemeente 
wordt door veel gemeenteleden als heel waardevol gezien. Een 
ingrijpende omkeer in het leven van mensen die daar veel voor 
opofferen, raakt ons als westerse christenen. Misschien dat het je 
pas dan opvalt hoe vanzelfsprekend het Nieuwe Testament ervan 
uitgaat dat je te maken krijgt met verachting en discriminatie, zelfs 
vanuit je eigen familie, wanneer je Jezus gaat volgen. Die ervaring 
kan waardevol zijn nu we merken dat er in onze samenleving steeds 
minder begrip en waardering is voor kerken en christenen.
Het is hierbij belangrijk dat we onze broeders en zusters die vanuit 
de islam tot geloof komen niet op een voetstuk gaan zetten, of gaan 
proberen om al hun problemen te compenseren. Stel je voor: twee 
Afghaanse broers vluchten naar ons land. De een mag blijven op 
grond van zijn doop omdat een kerk zich voor hem 
inzet, zijn broer laat zich niet dopen en moet terug. 
Het is de vraag of dat goed past bij de navolging van 
Jezus. Het is legitiem om als kerk kwetsbare men-
sen te steunen, maar de uitdaging is om echt naast 
hen te staan. Om samen te ontdekken hoe we op 
een uitdagende manier trouw aan Jezus kunnen 
zijn, ook als dat verzet oplevert of risico’s met zich 
meebrengt.

Nieuw perspectief
Het is belangrijk dat we moslims die christen worden niet alleen 
maar inschakelen voor missionair werk binnen de eigen gemeen-
schap, maar ook breder betrekken bij het werk van de kerk. In een tijd 
waarin velen bitter zijn over de christelijke traditie (en die soms daar-
om verlaten), doorbreken christelijke migranten dit patroon. Deze 
migranten hebben het voordeel dat hun uiterlijk en achtergrond niet 
de associaties oproepen van de Nederlandse christelijke traditie.  

De uitdaging om 
als kerk echt naast 
kwetsbare mensen  

te staan



22 23

Missionair werk Missionair werk

Het is onze ervaring dat christenen met een mosli-
machtergrond zowel buitenstaanders als gemeen-
teleden kunnen helpen om vanuit een nieuw 
perspectief naar het evangelie te luisteren. Hun 
authentieke blijdschap en enthousiasme over wat 
zij vonden in Jezus hebben wij nodig als kerk. Daar-
om is het belangrijk dat zij worden ingeschakeld bij 
jeugdwerk, pastoraat en diaconaat, en dat de kerk 
ook theologen opleidt en aanstelt die een migratie-
achtergrond hebben.

Een breder perspectief helpt ook bij onze theologische bezinning. 
Westerse christenen leggen bij de uitleg van de Bijbel veel nadruk 
op de politieke consequenties van Jezus’ oproep om vijanden lief te 
hebben en op de zorg voor het milieu als Gods schepping. Ooster-
se christenen leggen meer nadruk op gastvrijheid en eerbaarheid 
(zeker ook op het gebied van de seksuele ethiek) op een manier die 
voor ons nieuw is. We hebben elkaar nodig om tot een evenwichtige 
interpretatie van het evangelie te komen.

Kerkelijke apartheid?
Er zijn mensen die aparte samenkomsten, kerkplantingen en pio-
niersplekken voor migranten maar niets vinden. Zo’n vorm van 

‘kerkelijke apartheid’ is volgens hen slecht voor de 
integratie van migranten. Maar ook voor de traditi-
onele gemeentes, die komen op nog grotere afstand 
te staan en raken ook nog eens actieve gemeente-
leden kwijt. In die argumentatie ga ik niet mee. 
Gastvrijheid van traditionele kerken naar (moslim)
migranten is inderdaad heel belangrijk. Maar de 
mogelijkheden om in één dienst aan allerlei ver-
schillende talen en culturen tegelijk voldoende 

aandacht te geven, zijn beperkt. Die aandacht is nodig, want voor 
de eerste twee generaties migranten blijft de geloofstaal de taal 
van het land waar ze vandaan kwamen. En bij sommige groepen 
is dat in de vierde generatie nog het geval. In die taal zullen ze het 
evangelie moeten ontdekken en verbinden met hun hoofd, hart en 
handen.
In steden met veel migranten is het daarom heel 
verstandig om nu te (blijven) investeren in het 
aanstellen van evangelisten met een moslimach-
tergrond. Om te investeren in samenkomsten die 
heel specifiek met een bepaalde religieuze en cul-
turele groep rekening houden en te zorgen voor een 
geschikt gebouw met mogelijkheden voor groei. De 
openheid voor het christelijk geloof die er onder deze groepen nu is, 
kan over tien jaar een stuk kleiner zijn.

Voor apartheid hoeven we niet zo bang te zijn. Wanneer nieuwe 
pioniersplekken en kerkplantingen een goede mix zijn van Neder-
landers en andere culturele groepen en wanneer zij binnen een 
classis of regio goed contact houden met andere kerken, dan zullen 
ze op de langere termijn waarschijnlijk meer naar elkaar toegroei-
en. Kerken zullen dan steeds minder etnisch geprofileerd zijn, maar 
wel een eigen identiteit houden en dat is missionair juist sterk.

Cees Rentier is sinds 1994 predikant-directeur van 
Evangelie & Moslims. Deze interkerkelijke stichting 
stimuleert en ondersteunt christenen om aan mos-
lims in ons land in woord en daad te laten zien wie 
Jezus is. Evangelie & Moslims helpt kerken bij missio
nair werk en ondersteunt hen die tot geloof komen 
om Jezus te volgen (evangelie-moslims.nl).

Hun authentieke 
blijdschap en 
enthousiasme over 
Jezus hebben wij 
nodig 

Als evange­
list een brug 
slaan van 
de kerk naar 
de moslim­
gemeenschap 

©
 Evangelie &

 M
oslim

s

Aan allerlei 
verschillende 
talen en culturen 
voldoende aandacht 
geven

Kerken met een eigen 
identiteit, dat is 

missionair juist sterk

©
 Evangelie &

 M
oslim

s

Samen eten is 
voor gelovigen 

in de oosterse 
cultuur van­
zelfsprekend 



25

Kerkelijke integratie

24

P R A K T I J K V O O R B E E L D E N

Kleuren in het dorp
Voor elkaar zorgen, samen geloven en meer ontdekken van God

Veel kerkleden 
dragen een steentje 

bij, al ervaren 
sommigen een 

drempel vanwege  
de taal

Kees van 
Dusseldorp

Hoe zit het eigenlijk met de dorpskerken, als het gaat over de 
aanwezigheid van andere culturen? Dat diversiteit in steden 
een belangrijk thema is, zal duidelijk zijn. Maar ook in dor-
pen wonen mensen uit andere landen. Soms tijdelijk als asiel-
zoeker, soms als nieuwe inwoner. Onder hen zijn gelovigen, 
soms als christen hierheen gekomen, soms hier tot bekering 
gekomen. Hoe gaan plaatselijke kerken met hen om? We vroe-
gen vier kerken naar de kerkelijke integratie van christenen 
uit andere culturen. Wat gebeurt er in de praktijk? Wat voor 
effect heeft dat op de gemeente? Hoe ervaren christenen uit 
andere culturen dit?

Twee asielzoekerscentra nabij Mussel
In de nabijheid van de GKv en de CGK te Mussel (Oost-Groningen) 
zijn de asielzoekerscentra (azc’s) in Musselkanaal en Ter Apel. De 
kerken werken nauw samen bij het werk onder de asielzoekers. 
Regelmatig krijgt men bericht van een zusterkerk dat een van hun 
contacten naar een van beide centra is overgeplaatst. Inmiddels 
zijn de contacten tussen de kerken en de bewoners zo gegroeid, dat 
asielzoekers ook elkaar attenderen op de aanwezigheid en betrok-
kenheid van de kerken.

Praktische ondersteuning
Vanuit de kerken worden christenasielzoekers bezocht en onder-
steund. Deze ondersteuning is soms heel praktisch van aard, bij-
voorbeeld het regelen van een fiets of kleding, het vervoer naar 
de rechtbank of het doen van boodschappen. Gemeenteleden zijn 
actief geweest bij taallessen en zijn aanwezig als 
er een open dag is in een azc. Alle gezinnen krijgen 
jaarlijks rond kerst een kerstpakket, een spelletje of 
praktische dingen. Bij persoonlijke bezoeken wordt 
vaak uit de Bijbel gelezen en gebeden. Voor corona-
tijd werd via beide kerken bijbelstudie gegeven in 
een gebouw van de protestantse kerk in Ter Apel. 
Momenteel gebeurt dit online door de Pakistaanse 
evangelist Gul Kahn van de CGK. Zo’n zes tot tien 
asielzoekers doen hieraan mee.
Het meest zichtbaar is de aanwezigheid van asiel-
zoekers in de kerkdiensten. Elke zondag rijden drie auto’s heen en 
weer om hen te halen en te brengen. Een Bijbel in de eigen taal 
wordt geregeld, de preek wordt vertaald, meertalige elementen 
krijgen een plek in de dienst. Op dit moment wordt elke preek via 

W E R K E R  I N  D E  K E R K

Van charismatisch naar praktisch 
missionair

Een aantal jaren geleden werd me gevraagd om missionair 
ouderling te worden. Op dat moment was mijn geloof vooral 
‘charismatisch’. Ik dacht: “Als we maar bidden, geestelijke 
strijd voeren en profeteren, dan komen mensen vanzelf wel 
naar de kerk”. Dus nadenken over missionair-zijn, dat zat niet 
direct in mijn systeem. Wat ik toen nog niet wist, was dat deze 
periode van mijn ouderlingschap een belangrijke fase in mijn 
geloofsontwikkeling zou worden.

Het is natuurlijk ingewikkeld om te achterhalen of het ouderling-
schap mijn geloof heeft veranderd. Of dat mijn geloof toch al toe 
was aan een nieuwe impuls. Hoe dan ook is die periode een omslag-
punt geweest naar een veel meer praktische geloofsinvulling. En dat 
had natuurlijk wel – al dan niet toevallig – alles te maken met mijn 
opdracht als missionair ouderling. Toen ik voor deze taak gevraagd 
werd, moest ik daar echt even over nadenken. Het leek me een pitti-
ge opdracht. Op dat moment was het missionaire taakveld omgeven 
met conflicten en worstelingen. Het is natuurlijk ook lastig om een 
gemeente mee te krijgen in een missionair proces. Het is veel mak-
kelijker en veiliger om over interne zaken te praten. Missionair-zijn 
vergt moed en is soms problematisch in een gevestigde kerk.
Keizer Julianus, een van de laatste Romeinse keizers die christenen 
vervolgde, zei iets wat hierop neerkomt: “Het christendom is niet te 
stoppen, want christenen zijn zo vrijgevig”. Dat raakt me. Er zijn voor 
je medemens, tegen de klippen op, dat is misschien wel het meest 
missionair.  Missionair-zijn wordt al snel uitgelegd als ‘woorden 
gebruiken’ om iets van God te laten zien. Mensen zijn geneigd met-
een te denken dat anderen daar beter in zijn. Maar als je het prak-
tisch maakt, dan merk je dat mensen eerder bereid zijn om mee te 
doen. Voor mij persoonlijk werkt dat ook zo. Het is prettig om con-
creet vorm te kunnen geven aan wat je gelooft. Om je talenten te 
kunnen inzetten voor je medemens. Bij mij is dat bijvoorbeeld koken. 
Zo ben ik betrokken geraakt bij het ‘open maaltijd’-project, samen 
met de nabijgelegen baptistengemeente, waar mensen uit de buurt 
voor een klein bedrag iedere maand met elkaar kunnen eten. 

Roel van der Heiden (44), NGK de Proosdij in Ede. 

Op welke manier heeft je werk in de kerk jouw geloof/leven/kijk op de kerk 
veranderd? Wil je daarover vertellen, meld je dan aan voor deze nieuwe 
rubriek bij svanlokhorst@hotmail.com.

N I E U W E  R U B R I E K



26

Kerkelijke integratie

27

Kerkelijke integratie

Sia Mannah 
Kabuta, een 

jonge vrouw 
uit Sierra 

Leone, is vorig 
jaar gedoopt 

in de GKv te 
Mussel, met 
ds. W.C. van 

Slooten (CGK) 
als voorganger.

Google Translate vertaald in het Armeens, Russisch en Engels, en 
naar de desbetreffende personen verzonden of gebracht. In de 
afgelopen jaren zijn in de CGK en soms ook in de GKv regelmatig 
asielzoekers gedoopt, omdat ze tot geloof waren gekomen. Dat zijn 
feestelijke diensten voor de hele gemeente.

Milder kijken naar anderen
“Ik merk niet dat er in de gemeente weerstanden tegen asielzoekers 
zijn”, vertelt Okko Dijkstra, coördinator van het asielzoekerswerk 
vanuit de GKv. “Er zijn veel kerkleden die een steentje bijdragen, ook 

al ervaren sommigen een drempel vanwege de taal. 
Ze zijn meestal zonder moeite te vragen voor prakti-
sche zaken als boodschappen doen of autorijden. Ik 
merk dat kerkleden zich door deze contacten meer 
bewust worden van onze eigen gewoonten. Daar-
door worden ze milder in het kijken naar anderen.”
Asielzoekers houden er wel rekening mee dat het in 
het kerkelijk leven in Nederland anders toegaat dan 
in hun eigen land. Zo vinden Afrikaanse mensen de 
kerkdiensten vaak wat stijfjes en missen Armeniërs 

de afbeeldingen, rituelen en gewaden. Maar ze zijn blij met de aan-
dacht en de plaats die ze krijgen in de kerk.
Asielzoekers blijven vaak maar kort in Ter Apel. Daardoor zijn ze 
niet actief als jeugdleider of ambtsdrager. Ook de taal is hiervoor 
een belemmering. “We vragen asielzoekers soms om hun verhaal te 
vertellen op een voorlichtingsavond over het asielzoekerswerk. Dat 
is heel mooi om te doen en het verrijkt ons geloof en onze gemeen-
schap. Het is zo mooi om bij pasbekeerde christenen honger naar 
Gods Woord te zien!” Dijkstra onderstreept hoe belangrijk het is 
dat gegevens van asielzoekers worden doorgegeven als ze naar een 
andere locatie gaan.

‘Salaam’-project in Bunschoten
De aandacht voor christenmigranten in de GKv van Bunschoten-
Oost is ontstaan door een aantal preken over evangelisatie onder 
moslims. Ze hebben geleid tot het ‘Salaam’-project: een maande-
lijkse bijeenkomst voor (moslim-)migranten in het dorp, met een 
maaltijd en een overdenking vanuit de Bijbel. Naast gemeentele-
den werken christenen uit Syrië en Irak mee aan de organisatie en 
de vertaling. Vanuit de contacten wordt waar mogelijk hulp gege-

ven bij taallessen, werk en andere dagelijkse zaken. 
Ook is vanuit de groep een Alpha-cursus van start 
gegaan.

Geen echte integratie
Vanuit de kerk is een kleine groep gemeenteleden 
hierin actief, maar er treedt geen echte integratie 
op van christenen uit verschillende culturen. “De 
christenen uit het Midden-Oosten zijn orthodox 

of katholiek en willen graag hun eigen traditie en bijeenkomsten 
vasthouden”, vertelt Jan Koelewijn, lid van de Salaam-werkgroep. 
“Ze helpen wel mee met het project en de ontmoetingen, maar heb-

ben weinig contact met andere gemeenteleden.” Ook in de kerk is 
de meerderheid van de gemeenteleden er niet echt mee bezig. Ze 
staan wel positief tegenover het project, maar beschouwen het 
meer als een initiatief van een aantal kerkleden, dan als een actie 
vanuit de kerk.

Ooit was er een plan om ‘Salaam’ te verbreden naar alle kerken in 
het dorp. De hoop was dat dit project misschien ook wat meer een-
heid tussen de kerken zou brengen. Dat is helaas niet gelukt. Het 
lijkt erop dat veel gemeenteleden meer bezig zijn met wat er in de 
kerk gebeurt, dan met wat er door de kerk gedaan kan worden.

Het is zo mooi om 
bij pasbekeerde 
christenen honger 
naar Gods Woord  
te zien

De meerderheid van 
de gemeenteleden  
is er niet echt  
mee bezig



29

Kerkelijke integratie

28

Kerkelijke integratie

Zulke contacten gun ik iedereen
“Ik merk zelf dat het contact met migranten mijn geloof erg heeft 
verrijkt”, aldus Koelewijn. “Ik spreek opener over het christelijk 
geloof en ben hierover ook in gesprek met moslims. Zulke contac-
ten gun ik iedereen.” Het moet een bewuste keuze zijn om je als 
gemeente in te leven in de achtergrond en situatie van de migran-
ten die in je dorp komen wonen. “Er is veel onbekendheid over en 
weer. Zo kreeg een christenmigrant in de kerk een keer de vraag 
waarom zij geen hoofddoek droeg.” Juist in een dorp is het gemak-

kelijk om contact te maken met migranten. “Zoek 
hen op en praat met hen. Ze wonen in je straat of in 
je buurt! Zo geef je handen en voeten aan de grote 
opdracht van de Heer Jezus. En het verrijkt ook nog 
eens je eigen geloof.”

Vijftien procent asielzoekers in GKv 
Noardburgum
De GKv Noardburgum heeft al een aantal keren 

het landelijke nieuws gehaald met hun protesten tegen de gevan-
genneming van gezinnen met jonge kinderen. In Burgum is een 
opvangcentrum waar uitgeprocedeerde gezinnen wachten op uit-
zetting. De betrokkenheid van gemeenteleden is groot, omdat er 
hechte banden zijn gegroeid. In de loop van de jaren zijn meer dan 
120 asielzoekers in de kerk gedoopt. Inmiddels bestaat de gemeente 
voor zo’n vijftien procent uit asielzoekers. Meerdere kerken weten 
de GKv Noardburgum te vinden als ze advies nodig hebben over 
begeleiding van asielzoekers.

Het is ooit begonnen met een 
Arabische kerkdienst in Leeu-
warden. Aanwezige asielzoe-
kers uit Burgum vroegen om 
Arabischtalige bijbelstudies. 
Met de hulp van een Arabische 
evangelist heeft een aantal 
gemeenteleden dit opgepakt. 
De bijbelstudies worden in het 
kerkgebouw gegeven. Voor 
de kinderen van asielzoekers 
werd –  voor coronatijd  – op 
zondagmiddag een bijbelklas georganiseerd. In de loop van de jaren 
zijn er veel activiteiten bijgekomen: vervoer van kinderen naar de 
gereformeerde basisschool, allerlei spullen regelen, Nederlandse 
taalles geven (ook in het kerkgebouw).

Een kleine groep is actief
Vanuit de kerk is het een kleine groep die hierin actief is. In het 
verleden uitten andere gemeenteleden soms jaloersheid op de 
aandacht en tijd die asielzoekers kregen. Die weerstand is geluk-
kig afgenomen. Binnen de werkgroep zijn ook weleens botsingen. 
“Toch houden we elkaar erbij vanuit de overtuiging dat we goed 
werk doen. De duivel zal altijd tegenwerken als mensen uit zijn 
macht worden bevrijd”, zegt ds. Marco Buitenhuis, die veel con-
tacten heeft met asielzoekers. Veel asielzoekers bezoeken de kerk-
diensten. Niet iedereen in de gemeente voelt zich vrij om contact 
met hen te leggen. Het taalprobleem werkt daarin wederzijds 
belemmerend.

Kerkelijk leven verandert
“De aanwezigheid van mensen uit andere culturen maakt duidelijk 
dat de kerk van Christus veel groter is dan het stukje dat wij ‘onze 
kerk’ noemen. Daarbij proeven we soms iets van het lijden van de 
kerk in deze wereld.” De ontmoetingen hebben volgens de domi-
nee ook het kerkelijk leven veranderd: het avondmaal is opener en 
gemoedelijker geworden, wijkmaaltijden verspreiden een andere 
geur, persoonlijke ontmoetingen worden uitbun-
diger, catechisaties zijn multicultureler, diaconale 
hulp is minder intern gericht.

Hoewel veel asielzoekers bij de gemeente horen, 
blijven ze ‘gasten’. Ze zijn er tijdelijk en blijven niet 
lang genoeg voor een volwaardige functie in het 
gemeenteleven. Bij vertrek naar een andere plaats 
zoekt Noardburgum altijd contact met de zus-
terkerk waar de asielzoekers terechtkomen. Het 
werk is niet ingewikkeld, vindt Buitenhuis. “Heet je medechris-
ten gewoon als broer of zus welkom. Ga een kopje thee drinken. 
En laat je verrassen door hoe jullie contact zich dan ontwikkelt. 
Dan zul je ervaren dat Christus’ kerk veel groter en breder is dan 
je dacht.”

Een 
maandelijkse 
bijeenkomst 
voor 
migranten in 
Bunschoten, 
met een 
maaltijd en een 
overdenking 
vanuit de Bijbel

Juist in een dorp is 
het gemakkelijk om 
contact te maken  
met migranten De kerk van Christus 

is veel groter dan  
het stukje dat wij 

‘onze kerk’ noemen

Het 
veelkleurige 
logo van de 
Immanuëlkerk 
in 
Noardburgum



30 31

Kerkelijke integratie Kerkelijke integratie

Liefde voor de vreemdeling in Assen
Toen in Oranje (een klein plaatsje ten zuiden van Assen) een asiel-
zoekerscentrum kwam, heeft een van de missiegroepen van Assen 
Zoekt besloten om met de bewoners op te trekken. Hun motto was: 
‘voor elkaar zorgen, samen geloven en meer ontdekken van God’. 
Op dit moment trekt Assen Zoekt op met een groep van vijftig tot 
zestig asielzoekers en statushouders, voornamelijk uit Iran. De mis-
siegroep draagt de toepasselijke naam ‘Philoxenia’ – liefde voor de 
vreemdeling. Belangrijke activiteiten voor deze asielzoekers zijn de 
Farsi-vertalingen van preken en het zingen van Farsi-liederen in de 
kerkdiensten. Ook wordt de Alpha-cursus in meerdere talen aange-
boden. Daarnaast worden activiteiten georganiseerd als gezamen-
lijke maaltijden, spelletjesmiddagen en kookworkshops. Voor dit 
werk is namens de kerk iemand aangesteld voor een dag in de week. 
Het plan is om dit uit te breiden en ook mensen uit de doelgroep in 
de leiding op te nemen.

In de kerkdiensten gaf de aanwezigheid van de Ira-
niërs eerst wel onrust. Mensen kwamen later bin-
nen, vertaalkastjes moesten uitgedeeld worden. In 
de loop van de tijd is dit gemakkelijker gegaan. Het 
verlangen om met deze christenen op te trekken is 
zo groot dat enig ongemak kon worden overwon-
nen. Overigens is dit verlangen bij de een wel groter 

dan bij de ander; die ruimte is er binnen de gemeente.

Grootste probleem is taalbarrière
Het grootste probleem is toch wel steeds de taalbarrière, aldus Gert 
van den Bos, voorganger bij Assen Zoekt. “In deze coronatijd is het 
moeilijk om aan de taalkloof te werken, nu we elkaar niet kunnen 
ontmoeten. Vanuit de staf willen we alles graag zowel in het Neder-
lands als in het Farsi beschikbaar hebben. We vinden het vervelend 

dat ons hiervoor soms gewoonweg de tijd ontbreekt. We moeten 
de ruimte nemen om dit te laten groeien. Maar wat is het gaaf om 
samen het geloof te vieren. En de getuigenissen van dopelingen te 
horen! Het bevestigt het werk dat God aan het doen is.”

Ook vanuit de migranten zijn er soms belemmeringen, die samen-
hangen met taal en cultuur. “Maar hun verlangen om intercultureel 
te zijn, blijft me verrassen”, zegt de voorganger. “Koffie en eten blij-
ven een taal die iedereen begrijpt.” Het intercultureel bijbellezen 
wordt als verrijking voor de gemeente ervaren. Het 
andere perspectief dat christenen uit hun cultuur 
inbrengen, helpt om samen meer van God te erva-
ren. “Het is soms ronduit bijzonder wat we ervaren 
als we samen zingen en naar elkaar luisteren. Dan 
merk je echt de volheid van de Geest!”

Inzetten van asielzoekers
“We proberen ook asielzoekers zelf in te zetten als vrijwilliger”, ver-
telt Van den Bos. “Het klaarzetten van stoelen, het vertalen van pre-
ken, het geven van een cursus. We zouden graag iemand uit de doel-
groep in het leiderschapsteam willen opnemen. Dat kan alleen een 
statushouder zijn, omdat anderen maar beperkte tijd hier wonen.” 
Assen Zoekt is een kerk van huisgroepen. De huisgroepen zijn op dit 
moment monocultureel. Het is nog zoeken hoe asielzoekers hierin 
kunnen worden ingepast.

Samen eten, 
bijvoorbeeld bij 

deze picknick 
in Assen, is 

een taal die 
iedereen 
begrijpt

Heet je medechristen 
gewoon als broer of 
zus welkom

De eerste twee 
asielzoekers, 

uit Irak, 
werden 

in 2010 in 
Noardburgum 

gedoopt

Wat is het gaaf om 
samen het geloof  

te vieren



32 33

Kerkelijke integratie

C O L U M N

Avondmaal in pyjama

Gerben  
de Wild

Zondagochtend in thuiskerk-coronatijd. Ons gezin zit bij 
de laptop om de kerkdienst te vieren. De predikant begint, 
maar… “even op pauze, ik moet plassen”. Zoon Maarten (10) 
ramt op de spatiebalk en is weg. Interessant moment: de 
dominee op pauze. Zijn mond staat scheef. Ik gebruik de plas-
pauze om mijn brood uit de oven te halen. Eenmaal terug op 
de bank, realiseren we ons dat het avondmaal wordt gevierd. 
Oh ja… Ik kijk mijn vrouw aan. “En de kinderen?”

Ondertussen klinkt het eerste lied. Lieke (8) zingt sinds kort wat 
liedjes mee. Nog net niet helemaal zuiver. Maar God almachtig, 
maker van alle dingen, woont nu juist in dat onzuivere lied, viel me 
laatst op. En dat ontneemt me dan bijna de adem. Na het lied zijn 
mijn gedachten terug bij ‘kinderen en avondmaal’. Hebben kinderen 
voldoende zondebesef, zoals we traditioneel menen dat vereist is? 
Maarten heeft eerder te veel. Is dat ook bezwaarlijk? Verder bedenk 
ik dat er bijbelgeleerden zijn die vinden dat kinderen kunnen mee-
vieren en dat er zijn die vinden van niet. Zo’n verschil van inzicht 
biedt in allerlei kwesties zowel troost als wanhoop. Maar geen uit-
sluitsel. “Als je keuze maar oprecht is”, zeggen sommigen dan. Ben 
ik oprecht? Ja dag! Hier houd ik mezelf tegen, want dat wespennest 
gaan we vandaag niet in. Ander keertje weer.

Rosé, water en speltbrood met honing
We beslissen dat de kinderen meedoen. Op naar het volgende theo-
logische probleem: we hebben alleen rosé. Jezus zei ‘wijn’, niet ‘rosé’. 
En sinds ik iets over de rooms-katholieke weigering van glutenvrije 
hostie las, weet ik dat zij alleen traditioneel tarwemeel goedkeuren. 
Ik heb net een restje spelt gebruikt. (Of is dit vanwege de transsub-
stantiatie en maakt het voor protestanten dus niet uit?)
Ik laat het allemaal los. We doen het zo: rosé, water voor de kinde-
ren, brood met spelt. “Ik doe er honing op, oké?”, zegt Maarten. “Ja, 
lekker!!”, roept Lieke. Het zit er al op voordat ik dit ook nog kan ver-
werken. En pas na de dienst realiseer ik me dat ze die in hun pyjama 
gevierd hebben. Conclusie? Goed dat we een tweeduizend jaar oud 
sacrament niet opgeven bij de eerste de beste coronapandemie. 
Fatsoenlijke kleding, wijn, en wat meer stilte en inkeer nemen we 
als verbeterpuntjes mee.

Gerben de Wild schrijft af en toe voor het kerkblad van zijn gemeente 
in Zwolle en werkt mee aan activiteiten op het gebied van duurzaam 
kerk-zijn.

Voor de contacten en activiteiten streeft Assen 
Zoekt naar overleg en samenwerking met andere 
kerken. De samenwerking gaat goed, maar zou nog 
wel mogen groeien. Ook dit is verrijkend. “Heb je 
hart voor interculturaliteit? Vorm een team dat dit 
verlangen deelt, maak een mooi plan en betrek de 
doelgroep er vanaf het begin bij. Ongemak en weer-
stand zijn kansen om boven tafel te krijgen wat God 
hierin laat zien. Je ontdekt samen meer van God 

vanuit intercultureel perspectief dan alleen van onder ons Neder-
landse wolkendek of met slechts de Iraanse horizon. We maken 
hier-en-nu al iets mee van de onafzienbare menigte uit alle landen 
en volken die eer brengt aan onze God (Op. 7:9-10).”

Dr. Kees van Dusseldorp is predikant van de GKv Schildwolde en docent 
homiletiek aan de Theologische Universiteit Kampen.

Je ontdekt samen 
meer van God 
vanuit intercultureel 
perspectief

Samen geloven 
en meer 
ontdekken  
van God in 
Assen

A S S E N
ZOEKT…



34 35

Interculturele bijbelstudieInterculturele bijbelstudie

offer. In die cultuur zijn woorden als schaamte en herstel van eer 
meer helpend. En zo geldt dat voor veel culturen in het Oosten en 
Midden-Oosten. Bij andere culturen kun je beter praten in termen 
van verlossing van angst voor aardse machten door de overwinning 
van Jezus. Al deze woorden weerspiegelen verschillende kanten 
van de diamant van het evangelie. Ze zijn allemaal 
waar. Je kunt zelf kiezen welke kant je laat zien om 
het evangelie begrijpelijk uit te leggen. Laat het ook 
je eigen geloofsleven verrijken. Lees eens het ver-
haal van de verloren zoon met iemand uit het (Mid-
den-)Oosten. Het slaat ineens in als een bom. De 
schaamte die de vader op zich laadt om zijn zoon 
in ere te herstellen. Aan hen hoef je dat niet uit te 
leggen.

Wat lees je?
Ook het te kiezen bijbelgedeelte kan variëren. Zelf lees ik meestal 
een evangelie, verhalen van ontmoetingen met Jezus. We bespre-
ken wat er gebeurt, wat dat betekende in die tijd en cultuur, hoe 
mensen op Jezus reageren en wat onze eigen reactie zou zijn als wij 
Jezus zouden ontmoeten. Ik ben nog geen student tegengekomen 
die niet geraakt werd door Jezus, en meerdere studenten zijn na het 
lezen van de evangeliën tot geloof gekomen.

Je kunt ook kiezen voor de rode draad door de hele Bijbel, waarin het 
grotere plaatje van Gods plan met de wereld zichtbaar wordt. Of je 
kunt verhalen kiezen over vreemdelingen in de Bijbel, als dat past 
bij de belevingswereld van de deelnemers. Je kunt het dan hebben 
over hoe vreemdelingen bij God een thuis krijgen.

Begin met het 
lezen van een 

evangelie

A A N D A C H T S P U N T E N

Bijbellezen in een interculturele groep

Anneriet 
Boonen

Wat is het leuk om Bijbel te lezen met mensen uit andere cul-
turen of met mensen die nog nooit eerder de Bijbel hebben 
gelezen. Ik heb nog nooit zo veel geleerd over God als in zulke 
groepen! Maar hoe doe je dat eigenlijk? Waar moet je reke-
ning mee houden? Ik beschrijf een paar aandachtspunten bij 
het organiseren van een interculturele bijbelstudie voor zoe-
kers.

Waar in Nederland geloof als privézaak wordt gezien, is het in veel 
culturen juist de gewoonste zaak van de wereld om te geloven in 
God of een hogere macht en is het prima om dat ter sprake te bren-
gen. Wees dus vrijmoedig in je contact met andere culturen en 
begin er snel over!

Leiderschapsstijl
Denk na over de leiderschapsstijl, het hangt van de groep af wat 
past. In veel culturen is het gewoon als een persoon met gezag een 
inleiding verzorgt waarover wordt doorgesproken. Voor deelnemers 
die niet kunnen lezen of die niet gewend zijn zelf over een tekst na 
te denken, zou dit een goede vorm kunnen zijn. Dit geldt ook als je 

werkt met een vertaler. Er is wel een aandachts-
punt: het wordt in veel culturen als niet gepast 
gezien om het met de leider oneens te zijn. Bedenk 
hoe je mensen kunt helpen hun eigen mening te 
vormen of vraag hun ook eens een bijbelstudie te 
leiden.
Zelf kies ik liever voor een ondersteunende rol, 
omdat ik met studenten werk. Ik merk dat echte 
verandering (zoals geloofsgroei) pas plaatsvindt als 

ze zich vrij voelen om het zelf te ontdekken. Ik leid het gesprek en 
geef aan dat ik ook kom om van hen te leren. Ik nodig hen uit om 
hun mening te geven en vragen te stellen. Studenten vinden het erg 
leuk om hun gedachten te delen.

Denkkader
Als je aan een Nederlandse gelovige vraagt om het christelijk 
geloof samen te vatten, dan kom je vaak op zoiets als: zonde – offer 
– genade/vergeving. Wees je ervan bewust dat deze woorden wor-
den gekozen vanuit een westers denkkader en niet altijd worden 
begrepen. In het Chinees wordt het woord voor zonde gelinkt aan 
misdaad. Aangezien de meesten zich daar niet schuldig aan maken, 
komen we daarna niet ver met het uitleggen van het doel van Jezus’ 

In veel culturen is het 
de gewoonste zaak 
van de wereld om te 
geloven

De verschillende 
kanten van de 

diamant van het 
evangelie



36 37

Interculturele bijbelstudie

Nieuw! Yes! Ik ben diaken 2
Vorig jaar is de brochure Yes! Ik ben diaken hele-
maal vernieuwd. Inmiddels is ook deel 2 beschik-
baar. Het eerste deel gaat over diaconale basis-
principes en de kern van je diaconale taak: je 
gemeente opbouwen in dienen, delen en doen. 
In dit tweede deel lees je meer over diaconale 
thema’s als armoede, eenzaamheid, mantelzorg 
en het omzien naar vluchtelingen en asielzoe-
kers. Ook staan we uitgebreid stil bij het vinden en 
ondersteunen van mensen met financiële zorgen. 
De brochure eindigt met de verschillende vormen 
van samenwerken waar je als diaconie mee te 
maken kunt krijgen. Denk aan samenwerking met 
ouderlingen, maar ook met andere diaconieën.
Samen geven de brochures je praktische handvat-
ten om op jouw plek aan de slag te gaan. Deel 1 van 
Yes! Ik ben diaken is te bestellen voor €  8,95. Deel 2 is verkrijgbaar 
voor een introductieprijs van € 12,50. Ook kun je de pdf’s downloa-
den van onze website.

Bijstand en diaconale hulp
Eind december verschenen er berichten in het nieuws over een 
mevrouw in de bijstand die zevenduizend euro aan de gemeente 
moet terugbetalen. Deze mevrouw had drie jaar lang wekelijks 
boodschappen gekregen van haar moeder. Dat had ze moeten 
opgeven aan de gemeente waar zij woont, in verband met haar uit-
kering. Als ze pech heeft, moet ze ook nog een boete betalen. Wat 
betekent dit voor diaconieën?
De ruimte om mensen in de bijstand te ondersteunen, is beperkt. 
Wij adviseren diaconieën daarom voorzichtig te zijn met het struc-
tureel ondersteunen van mensen met een bijstandsuitkering. Er 
is ruimte om een keer een tas boodschappen te brengen of een 
tegoedbon voor de kapper. Maar zodra de steun meer structureel 
wordt, kan dat problemen opleveren. Terwijl je in veel gevallen juist 
meer zou willen doen. We horen van frustratie bij diakenen omdat 
ze graag willen helpen, maar er slechts beperkt hulp mogelijk is. 
Het advies is bij twijfel vooraf contact op te nemen met de gemeen-
te. Ook omdat gemeentes hier nogal verschillend mee omgaan.

Zie ook diaconaalsteunpunt.nl.

Bidden
Tsja, bidden. Altijd doen zou ik zeggen. Het is echt gaaf om mensen 
die nog niet geloven te horen bidden! Vaak vertellen ze later dat God 
hun gebed heeft verhoord. Aan zoekers leg ik uit dat bidden praten 
is met God, zoals je met je vader of met een vriend praat. Hun onge-

kunstelde gebeden laten me soms glimlachen. Als 
de deelnemers gelovig zijn, zou ik ze vragen hoe ze 
gewend zijn te bidden en hoe ze het zouden wil-
len. Ga er niet van uit dat het netjes op het rijtje af 
moet gebeuren. Waarom niet elke bijeenkomst op 
een andere wijze? Staand, zittend, allemaal tege-
lijk, dansend, knielend. Geniet van de diversiteit, ze 
weerspiegelt de grootheid van God!

Begin gewoon
God belooft dat Hij werkt. In Jesaja 55:11 staat dat Gods woord niet 
vruchteloos zal zijn, maar pas bij Hem zal terugkeren als het zijn 
doel heeft bereikt. Doe de Bijbel open en begin gewoon. Elke keer 
opnieuw zie ik dat Gods Geest aan het werk is, ook als ik het zelf niet 
helemaal onder controle heb.

Anneriet Boonen-Geijtenbeek is missionair studentenwerker bij IFES 
Nederland in Tilburg.

Het is echt gaaf om 
mensen die nog niet 
geloven te horen 
bidden!

Meer lezen
•	 IFES Nederland heeft kant en klare bijbelstudies voor zoekers, in het Engels 

en Nederlands: ifes.nl.
•	 Over het evangelie als diamant: honorshame.com. Kijk bijvoorbeeld eens de 

video ‘Back to God’s village’ voor een uitleg van het evangelie in termen van 
eer en schaamte. Of lees het boek The 3D Gospel van Jayson Georges.

Echte 
verandering 
vindt pas 
plaats als 
mensen zich 
vrij voelen om 
zelf te gaan 
ontdekken



38 39

JeugdwerkJeugdwerk

W E R K V O R M

Wees niet kleurenblind
Met jongeren in gesprek over racisme

Het thema van deze Dienst vind ik lastig. Ik ben opgegroeid in 
een dorp in de Alblasserwaard en mijn Surinaamse buren waren 
de enige personen die mij eraan herinnerden dat de mensheid 
veelkleurig is. En nog steeds leef ik vooral met gelijkgestemden 
met dezelfde huidskleur. In dit artikel wil ik enkele handreikin-
gen geven om in de jeugdgroep het gesprek over racisme aan te 
gaan.

De band die ik met mijn buurjongen had was goed. Al werd er 
thuis wel vaak geklaagd over de herrie. Vooral de feesten met veel 
geluidsoverlast tot diep in de nacht, zorgden voor boosheid. Als kind 
had ik daar geen last van. We speelden gewoon met elkaar, maar 
toch voelde ik dat mijn buurjongen anders was.

Eigen kleur
Recentelijk moest ik terugdenken aan mijn buurjongen, doordat ik 
een jongere sprak die aangaf kleurenblind te zijn. Van hem leerde ik 
dat hij alles ziet vanuit zijn eigen kleur. Voor hem hebben bepaalde 
voorwerpen dezelfde kleur terwijl ik het heel anders zie. Ik reali-
seerde me dat we zo ook kunnen kijken naar andere mensen. Dat 
we het moeilijk vinden om mensen te ontmoeten die anders zijn. 

Wat mij daarin opvalt, is dat het dan nauwelijks 
uitmaakt of je in een (wit) dorp of juist in een stad 
woont. Steden lijken vaak heel veelkleurig, maar 
ook daar zoeken gelijkgestemden elkaar vaak op. 
Anders-zijn en veelkleurigheid; we hebben het er 
moeilijk mee.

Jongeren zijn vaak op zoek naar de praktische con-
sequenties van geloven. Wat heeft het christelijk 

geloof te betekenen in onze wereld? Wat ik jongeren vooral wil 
meegeven, is dat Gods Woord invloed heeft op de manier waarop 
we naar andere mensen kijken. Er zijn in de geschiedenis veel fou-
ten gemaakt door de kerk, maar als je naar de Bijbel luistert en naar 
Jezus kijkt, ontdek je een boodschap die heel relevant is voor het 
thema discriminatie.

Discriminatie
Op de website lerenindekerk.nl hebben we een module uitgewerkt 
over discriminatie. Er is veel ruimte voor discussie en meningsvor-
ming, en aandacht voor maatschappelijke onderwerpen vanuit bij-
bels licht. Het eerste thema van deze module gaat over racisme: het 

discrimineren van mensen van een ander ras. Vra-
gen waar we bij stilstaan: Is het ene volk beter dan 
het andere? Hoe komen we aan het idee dat Jezus 
een blanke man was? Hoe spreekt de Bijbel over 
mensen van een ander ras? En wat leren wij daar-
van? Hieronder volgen enkele handreikingen waar-
mee je aan de slag kunt gaan.

Introductie thema
Om het thema te introduceren, kun je met jongeren in gesprek gaan 
over de volgende vragen: Wat heb jij met dit onderwerp? Vind je het 
boeiend of heb je er niks mee? Welke mensen of groepen worden 
volgens jou gediscrimineerd?

Doe een dobbelsteengesprek 
Wil je het gesprek op een creatieve manier lanceren, kies dan voor 
een dobbelsteengesprek. Gooi om de beurt met de dobbelsteen 
en geef antwoord op de vraag met hetzelfde cijfer als jij gegooid 
hebt.

1.	 Ben jij weleens gediscrimineerd? Waarom was dat?
2.	 Vind jij discriminatie een belangrijk thema? Waarom wel of 

niet?
3.	 Welke mensen of groepen hebben volgens jou het meest last van 

discriminatie?
4.	 Komt er in de Bijbel ook discriminatie voor? Noem eens een 

voorbeeld.
5.	 Heb jij vooroordelen over bepaalde mensen of groepen? Over 

wie?
6.	 Wat doe jij om discriminatie te voorkomen?

Zie de ander, 
ook zijn of haar 

kleur 

©
 O

m
ar Lopez

Anko 
Oussoren

We vinden het 
moeilijk om mensen 
te ontmoeten die 
anders zijn

Hoe komen we aan 
het idee dat Jezus  

een blanke man was?



40 41

Jeugdwerk Jeugdwerk

Kijk naar een muziekclip
Ik maak zelf veel gebruik van muziek. Muziek kan me diep raken. Na 
de Black Lives Matter-protesten is er veel muziek uitgebracht. Een 
nummer dat mij raakte, was ‘I can’t breathe’ van H.E.R. Beluister het 
nummer en ga er met jongeren over in gesprek. In dit nummer klin-
ken de drie bekende woorden van George Floyd en je voelt de hart-
verscheurende pijn en het gebrek aan empathie dat de zangeres 
ervaart. Ze vraagt zich af hoe we op het punt zijn gekomen dat een 
smeekbede om genade keer op keer met onmenselijke onverschil-
ligheid wordt beantwoord.
Wat mij vooral raakte, was het einde van de clip, wanneer de vol-
gende woorden klinken: “Do not say you do not see color; when you 
see us, see us; we can’t breathe”.

Nodig iemand uit
Zorg ervoor dat de ander niet zijn kleur verliest, maar zie de ander 
in zijn context met zijn of haar kleur. Als we de ander niet zien in 
de kleur die hij of zij heeft, verliezen we de rijkdom die schuil kan 

gaan in een andere kleur. Het is belangrijk dat we 
elkaar echt zien. Daarom is het zinvol om iemand 
uit te nodigen die kan delen wat het betekent om 
vanwege huidskleur te worden gediscrimineerd. 
Bijvoorbeeld een gemeentelid of iemand die bij je 
in de buurt woont. Het gesprek met elkaar – waarin 
ook de pijn gevoeld kan worden zonder dat die weg-
gewuifd wordt – is belangrijk.

Duik in de Bijbel
Racisme is discriminatie op basis van ras. Het ene volk denkt dus dat 
het beter is dan het andere volk. En dat heeft alles te maken met 

huidskleur. Een bijbelgedeelte dat je zou kunnen lezen samen met 
jongeren is Numeri 12. Mozes is getrouwd met een Nubische vrouw, 
zij had een donkere huidskleur. Mozes wordt hierom belachelijk 
gemaakt door zijn broer en zus. God reageert woedend. Bespreek 
deze tekst eens met jongeren.

•	 Wat valt je op in deze tekst?
•	 Wat begrijp je niet of waar heb je moeite mee?
•	 Wat vind je mooi?

Racisme heeft alles te maken met huidskleur (zwart/wit) en uitslui-
ting: jij hoort niet bij ons! Hoe pakt God juist daar Mirjam op terug? 
Wat zou jij als straf bedacht hebben?
God heeft vanaf het eerste begin duidelijk gemaakt 
dat Hij alle mensen op het oog heeft. Hij koos Abra-
ham en zijn familie uit, maar wel met het doel om 
via hen álle volken te zegenen.

Afsluiting
Sluit de bijeenkomst ontspannen af en geef per-
soonlijke aandacht aan de tieners. Persoonlijke 
aandacht is een sleutel om racisme tegen te gaan. Daag jongeren 
uit om mensen die anders zijn op te zoeken. Zodat ze de kleur van 
de ander zien en het gesprek aangaan. Misschien kunnen we de 
ander dan beter begrijpen. Uiteindelijk wil ieder mens, jong en oud, 
gezien worden. 

Anko Oussoren werkt als adviseur bij 
het Praktijkcentrum en werkt mee 
aan de website lerenindekerk.nl. Hij 
gebruikt het materiaal ook als jeugd-
werker in GKv de bron in Hardinxveld-
Giessendam.

H.E.R. zingt 
de bekende 

woorden van 
George Floyd:  

‘I can’t breathe’ 

©
 John Ren

Zorg ervoor dat de 
ander niet zijn kleur 
verliest

Persoonlijke 
aandacht is een 

sleutel om racisme 
tegen te gaan

Module discriminatie
In de module over discriminatie is aandacht voor maatschappe-
lijke onderwerpen vanuit bijbels licht. Naast racisme zijn er de 
volgende thema’s:
•	 Slavernij: over discriminatie die zich uit door mensen tot slaaf 

te maken;
•	 Girlpower: over discriminatie van een ander geslacht;
•	 Streepje voor: over discriminatie van mensen met een andere 

religie;
•	 Oprotten: over discriminatie van mensen uit een ander land;
•	 Te jong: over discriminatie op basis van leeftijd;
•	 Samen aan de slag: een afsluitende bijeenkomst om samen 

concreet te werken aan respect.



4342

Je wordt gevraagd voor de kerkenraad. Of iets plechtiger: de 
gemeente doet een beroep op je om ouderling of diaken te wor-
den. Wat houdt dat in? Wat staat je te wachten? Wat wordt er 
eigenlijk van je verwacht? Welke bevoegdheden heb je dan? En 
welke verantwoordelijkheden? Waar vind je de afspraken daar-
over? En waar komen die afspraken eigenlijk vandaan, welke 
gedachten zitten daarachter? Over deze – en ook nog wel ande-
re – vragen gaat dit artikel.

Dordtse Kerkorde
De Gereformeerde Kerken vrijgemaakt (GKv), de Christelijke Gere-
formeerde Kerken in Nederland (CGK) en de Nederlands Gerefor-
meerde Kerken (NGK) hebben alle drie een kerkorde die is afgeleid 
van de Dordtse Kerkorde (DKO, vastgesteld door de Synode van Dor-
drecht, 1618-1619). Dat is niet alleen maar een interessant weetje. 
In die tijd zijn keuzes gemaakt voor de inrichting van de kerkelijke 
organisatie en het kerkverband; keuzes die nog altijd van betekenis 
zijn. Voor wie wil weten waarom bepaalde zaken geregeld zijn zoals 
ze geregeld zijn, kan het nuttig zijn zich in de voorgeschiedenis te 
verdiepen. Een van die keuzes betreft het antwoord op de vraag wie 
het in de kerk voor het zeggen heeft. Het antwoord is: niet de paus, 
niet een bisschop en niet de generale synode. Er is er maar één die 
het voor het zeggen heeft: Christus, door zijn Woord 
en Geest.
Nu is dat een heel mooi beginsel, maar de kerkelijke 
gemeente heeft toch behoefte aan (dagelijkse) lei-
ding. Daarvoor kennen we de ambten (ook wel dien-
sten genoemd) van predikant, ouderling en diaken. 
Een ambtsdrager werkt in dienst van zijn/haar Heer 
en is in de eerste plaats aan Hem verantwoording 
schuldig. In de kerkorde van de NGK – en trouwens ook in die van de 
Protestantse Kerk in Nederland (PKN) – zijn bepalingen opgenomen 
die erop neerkomen dat er geen rangorde is tussen de ambten. Dat 
niet het ene ambt over het andere mag heersen, evenmin als de ene 
ambtsdrager over de andere of de ene gemeente over de andere.

Wie behoren tot de kerkenraad?
In de CGK en de NGK bestaat de kerkenraad uit de predikant(en), de 
ouderlingen en de diakenen. In de GKv behoren de diakenen niet tot 
de kerkenraad. In het concept van de nieuwe kerkorde voor de toe-
komstige herenigde kerken (GKv en NGK) wordt dat anders geregeld: 
“De ambtsdragers (predikant, ouderlingen en diakenen) werken 

De kerk verandert, al langere tijd. Dit proces wordt versneld door de 
nieuwe manieren waarop we kerk zijn in deze coronatijd.

Als we terugkijken, dan is dit voor kerken een jaar van ontdekken, 
aanpassen, ad hoc regelen en besluiten nemen; vallen en weer 
opstaan. Een jaar van beperkingen, maar ook van nieuwe ontdek-
kingen. Dat vroeg van kerken af en toe een flinke dosis creativiteit, 
daadkracht en uithoudingsvermogen. Maar wat doen we straks? 
Pakken we de draad gewoon weer op, zodra het weer kan?

Het Praktijkcentrum raadt aan om eerst eens een stap terug te 
doen. Neem als gemeente, kerkenraad of taakgroep de tijd om terug 
te kijken en met elkaar vragen te bespreken als: 

•	 Hoe waren we samen kerk in coronatijd?
•	 Welke krachten hebben we ontdekt?
•	 Waar willen we mee aan de slag om gemeente-zijn vorm en 

inhoud te geven?

Neem hier de tijd voor en maak daarna concrete plannen. Het Prak-
tijkcentrum kan helpen bij deze bezinning. We gaan graag met jou 
en jouw gemeente hiermee aan de slag. Neem gerust contact met 
ons op voor meer informatie of om de mogelijkheden te bespreken: 
praktijkcentrum.org.

Het Praktijkcentrum is onderdeel van het Toerustingscentrum Gere-
formeerde Kerken –  de fusieorganisatie van Diaconaal Steunpunt, 
Praktijkcentrum en Nederlands Gereformeerde Toerusting.

Bezinning met je kerk

K E R K R E C H T

Kerkenraad: wie, wat, hoe?

Leendert 
Verheij

In de kerk heeft 
alleen Christus het 

voor het zeggen



44 45

samen in de kerkenraad” en “De kerkenraad legt in de plaatselijke 
regeling vast in welke samenstelling hij bevoegd is tot het nemen 
van welke besluiten”.

Ouderlingen en diakenen worden tot hun ambt 
‘geroepen’, zoals het in de diverse kerkordes wordt 
geformuleerd. Dat kan op verschillende manie-
ren gebeuren. Belangrijke elementen zijn: verkie-
zing (door de kerkenraad of door de gemeente) en 
instemming van de gemeente. Juist dat element van 
de roeping herinnert aan het hierboven genoemde 
centrale uitgangspunt in de gereformeerde traditie: 

in de kerk heeft alleen Christus het voor het zeggen. Alle ambtelijk 
werk wordt daarvan afgeleid. Sluitstuk van de benoemingsproce-
dure is de ‘bevestiging in het ambt’, waarbij de ambtsdrager trouw 
aan die roeping en onder meer geheimhouding belooft.

Wat houdt het werk van ouderlingen en diakenen zoal in?
De ouderlingen zijn samen met de predikant verantwoordelijk voor 
de pastorale zorg voor de gemeente. In veel plaatselijke kerken wor-
den daarbij pastoraal bezoekers en/of kerkelijk werkers ingescha-
keld. Die behoren niet tot de kerkenraad (bekleden ook geen ambt!), 
maar doen hun werk onder toezicht en verantwoordelijkheid van 
de kerkenraad. Het is op zichzelf denkbaar dat een kerkelijk werker 
in dezelfde gemeente ook ouderling is. Hij/zij maakt dan deel uit 
van de kerkenraad in de hoedanigheid van ouderling, niet in die van 
kerkelijk werker. Omdat de kerkelijk werker veelal een dienstver-
band heeft met de kerkenraad als werkgever, zullen in zo’n situatie 
goede afspraken moeten worden gemaakt over besluitvorming van 
de kerkenraad. Zoals een uitzondering van de bewuste ouderling/
kerkelijk werker in zaken die de positie van en de taakvervulling 
door de kerkelijk werker betreffen. Wat precies ‘pastorale zorg voor 
de gemeente’ inhoudt, hoop ik in een volgend artikel te bespreken. 
De ouderlingen zijn, samen met de predikant, eveneens verant-
woordelijk voor de eventuele uitoefening van de kerkelijke tucht. 
De ouderlingen hebben ook als taak om toe te zien op leer en leven 
van hun medeambtsdragers.

De diakenen zijn verantwoordelijk voor het verle-
nen van christelijke ondersteuning aan mensen die 
in nood verkeren (ouderwets gezegd: de dienst der 
barmhartigheid), in de eigen gemeente maar ook 
in de wereld. Zij schakelen daarbij de gemeentele-
den in en rusten die toe tot diaconaat. En zeker bij 
de zorg voor de naasten buiten de kerk werken ze 
samen met andere diaconieën en maatschappelijke 
instanties.

Bestuurlijke taken
De kerkenraad vormt tevens het bestuur van de plaatselijke gemeen-
te in burgerrechtelijke zin. De plaatselijke kerk heeft rechtspersoon-
lijkheid, zoals bedoeld in het Burgerlijk Wetboek. Dat betekent dat 

zij kan kopen en verkopen, huren en verhuren (denk bijvoorbeeld 
aan kerkgebouw en/of pastorie), overeenkomsten kan sluiten met 
bijvoorbeeld aannemers, leveranciers en adviseurs, en nog talloze 
andere rechtshandelingen kan verrichten. In veel rechtspersonen is 
het bestuur het verantwoordelijke en beslissende orgaan, in de ker-
ken van de reformatie is dat de kerkenraad.

Niet in alle rechtspersonen is het bestuur steeds het beslissende 
orgaan. In verenigingen kan voor bepaalde besluiten de Algemene 
Ledenvergadering het laatste woord hebben. Sommigen vergelijken 
een plaatselijke gemeente graag met een vereniging en menen dat 
voor bepaalde besluiten de gemeentevergadering het laatste woord 
heeft. Maar zo is het in ons kerkrecht niet geregeld. Er zijn buiten 
onze kerkverbanden kerken te vinden waar het wel zo is geregeld. 
Daar ligt de beslissingsbevoegdheid bij de leden die bijeenkomen in 
de gemeentevergadering. Dan gaat het overigens niet alleen om het 
functioneren van de kerk als rechtspersoon, maar 
ook de leer-, regeer- en tuchtmacht wordt uitgeoe-
fend door de vergadering van de leden. Nogmaals: 
in onze kerken is dat niet zo geregeld.

Steeds vaker vervullen kerkenraden ook de rol 
van werkgever. Denk aan gemeentes die een ker-
kelijk werker in dienst hebben. Voor predikanten 
geldt dat zij geen arbeidsovereenkomst met de 
gemeente hebben. Maar ten aanzien van hen geldt eveneens dat 
de kerkenraad verantwoordelijkheden heeft die veel lijken op de 
verantwoordelijkheden van een werkgever. Denk daarbij aan de 

In de GKv in 
Bergentheim 

werden in 2019 
22 nieuwe 

ambtsdragers 
bevestigd 

©
 D

ick Vos

Ouderlingen en 
diakenen worden tot 
hun ambt ‘geroepen’

Diakenen schakelen 
de gemeenteleden in 
en rusten die toe tot 
diaconaat

Steeds vaker 
vervullen 

kerkenraden ook de 
rol van werkgever



46 4747

verantwoordelijkheid voor het levensonderhoud, evaluatiege-
sprekken enzovoort.

Overige taken en verantwoordelijkheden
Zowel de pastorale en diaconale als de bestuurlijke verantwoorde-
lijkheden kunnen van de kerkenraad iets vragen op een veelheid aan 
deelterreinen. Zonder volledig te zijn, noem ik een aantal daarvan.
•	 Pastorale verantwoordelijkheid kan vragen om beslissingen over 

de organisatorische inrichting van de gemeente, die het onder-
ling samenleven en de aandacht van de leden voor elkaar bevor-
deren. Denk daarbij aan aandacht voor het jeugdwerk, voor 
ouderen of bijvoorbeeld voor mensen van wie de persoonlijke 
omstandigheden om extra en intensieve pastorale zorg vragen.

•	 Diaconale verantwoordelijkheid kan vragen om het actief 
inschakelen van leden van de gemeente bij diaconale hulp. En 
om beslissingen over de vraag hoe en met welke andere instan-
ties wordt samengewerkt bij het geven van hulp, ook aan ande-
ren dan gemeenteleden.

•	 De kerkenraad draagt uiteraard een gezamenlijke verantwoor-
delijkheid voor het bevorderen van een missionaire houding in 
de gemeente.

•	 De bestuurlijke verantwoordelijkheid van de kerkenraad doet 
zich natuurlijk voor op financieel gebied en op het gebied van 
het beheer van gebouwen en de inrichting daarvan. Verder op 
het terrein van de naleving van de regels van de overheid. Denk 
aan de privacywetgeving, geheimhoudingsregels en (momen-
teel) het naleven van coronaregels.

•	 Ten slotte noem ik hier nog de taak van de kerkenraad om de 
gemeente te vertegenwoordigen in kerkelijke vergaderingen.  

En de samenwerking met andere kerken, vaak ook in verbanden 
die het eigen kerkverband overstijgen.

Te veel van het goede?
Is dit allemaal niet te veel van het goede? Als je het zo bij elkaar 
ziet en je realiseert dat dit niet het complete verhaal is, kan ik me 
voorstellen dat deze vraag bij je opkomt. En waarschijnlijk niet 
voor het eerst. Wie heeft zich niet afgevraagd of hij/zij wel geschikt 
is voor zo’n ambt, toen voor de eerste keer een beroep op hem of 
haar werd gedaan? Uit de Bijbel weten we dat het niet de minsten 
waren, die zichzelf ook die vraag stelden. En die vervolgens begón-
nen met die vraag ontkennend te beantwoorden. Mozes, Jesaja en 
Timoteüs hadden ieder zo hun eigen bedenkingen. Opvallend is dat 
die bedenkingen wel serieus genomen maar uitein-
delijk niet gehonoreerd werden: de roeping bleef 
staan! Uit eigen ervaring weet ik dat het helpt om 
dat aspect van die roeping steeds in gedachten te 
houden. Je hoeft de vraag naar je eigen geschiktheid 
niet in je eentje te beantwoorden. Er zijn anderen 
die meekijken en meebidden. En het zijn ook ande-
ren die vanuit hun roeping, namens hun Heer, op 
jou een beroep doen.
Op dat element van die roeping en op vragen rond pastoraat en 
leidinggeven wil ik graag in een volgend artikel nader ingaan. Nu 
alvast wil ik gezegd hebben dat het bekleden van een kerkelijk 
ambt heel mooie kanten kent. De apostel Paulus zei daar al iets 
over tegen Timoteüs: “als iemand streeft naar een opzienersambt, 
dan begeert hij een schone taak!” (1  Tim. 3:1 in de Naardense Bij-
bel). Het zou mooi zijn als dat besef weer meer de boventoon gaat 
voeren. In het volgende artikel besteed ik daarom aandacht aan 
de vraag welke ruimte ons kerkrecht biedt om te voorkomen dat 
ambtsdragers door overbelasting hun werk zuchtend en steunend 
moeten doen.

Leendert Verheij is oud-president van het Gerechtshof Den Haag en 
voorzitter van de Commissie Kerkrecht en Beroepszaken van de NGK.

De diakenen 
zijn verant­

woordelijk 
voor de dienst 

der barm­
hartigheid

Wie heeft zich niet 
afgevraagd of hij/zij 
wel geschikt is voor 

zo’n ambt?



Petje af
Al die mensen, al die smaken
Al die stijlen die je ziet
Zo veelkleurig, zo bijzonder
Ik kijk rond en ik geniet

Steeds twee ogen en twee oren
Maar de kleur of vorm verschilt
Creatief die variaties
Volken als een bonte quilt

Al die kleuren, al die types
De verschillen in hun haar
Zelfs in de manier van lopen
Niemand lijkt er op elkaar

Al die blikken, die emoties
Die gedachten in hun hoofd
Al die wensen, al die dromen
Alles wat er wordt geloofd

God, wat wonderlijk geschapen
Al die gaven die U gaf
Kunstenaar van zoveel mensen
Ja, ik neem mijn petje af!

Anne Lies Mossel-de Kievit

©
 Alex Block


