
Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Geestelijk leidinggeven

Meebewegen in Gods missie

Ruimte voor de Heilige Geest

Vernieuwen hoort bij de kerk

Nieuwsgierig leiderschap

Kerkverlating: als het thuisgevoel verdwijnt

1|2020



3

I N T R O D U C T I E

Geestelijk leidinggevenInhoud
I N T R O D U C T I E  Geestelijk leidinggeven  3
Kees van Dusseldorp

P E R S P E C T I E F  Meewerken in Gods missie  4
Bart Visser

B E Z I N N I N G  Ruimte voor de Heilige Geest  10
Dick Westerkamp

C O L U M N  No pain, no gain  16
Almatine Leene

O B S E R V A T I E S  Vernieuwen hoort bij de kerk  17
Hans Schaeffer

I N S P I R A T I E  Nieuwsgierig leiderschap  23
Moniek Mol

H A N D R E I K I N G  Van hart tot hart  27
Jelle de Kok

B I J B E L S T U D I E  Gods criteria voor een koning  31
Janita Geertsema

D I A C O N A A L  S T E U N P U N T   32

I M P R E S S I E  Als het thuisgevoel verdwijnt  33
Hayo Wijma

P R A K T I J K C E N T R U M   38

V R A A G  &  A N T W O O R D  De wijsheid van de groep  39
Jannet de Jong

G E D I C H T  Terecht  44
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: Samen nadenken over kerkverlating is een voorbeeld van 
geestelijk leidinggeven © Dick Vos

Dienst†
68e jaargang
nummer 1, 2020

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Dienst verschijnt vier keer per 
jaar.

Redactie
Gienke Boersma-Vreugdenhil 
Kees van Dusseldorp, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren
Derk Jan Poel
Annemarie Roth, 
redactiesecretaris
Peter Sinia
Jacqueline van der Ziel-Visser, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en 
adreswijzingen schriftelijk of 
per e-mail aan de administratie 
doorgeven.
Abonnementsgeld te voldoen na 
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 12,80 per jaar. 
Blokabonnement vanaf 10 ex.:  
€ 8,00 per jaar. 

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2020 - uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

‘Leiderschap in de kerk’ is een belangrijk thema. De kern van 
leidinggeven is invloed uitoefenen. Iedereen die actief is in de 
kerk oefent invloed uit. De ‘cirkel van invloed’ is verschillend: 
geef je leiding aan een jeugdgroep, aan een kring, aan een ker-
kenraad of aan een kerkverband? Welke stijl van leidinggeven 
is eigenlijk passend in de kerk?

‘Leiderschap in de kerk’ is ook een spannend thema. Omdat leiding 
een ander in beweging wil brengen, en dat kan weerstand oproe-
pen. Soms ben je het niet eens met de leiding die iemand geeft. 
Soms vind je dat er meer of juist minder leiding gegeven zou moe-
ten worden. Soms roept de stijl van leidinggeven irritatie op, of 
drukt de leider ongewild op een blauwe plek die jij met leiders en 
gezagsdragers hebt opgelopen. Toch oefent iedereen invloed uit op 
anderen. In de kerk is die leiding onderworpen aan de leiding en de 
stijl van ons Hoofd, Jezus Christus. Wat betekent dat?

Kleur en richting
In dit nummer wordt in verschillende artikelen ingegaan op ‘gees-
telijk leidinggeven’. Alle drie kernwoorden worden belicht: wat is 
‘geestelijk’, wat is ‘leiding’ en hoe ‘geef’ je leiding? In elk artikel wor-
den woorden gegeven aan de betekenis van de kerk, als realiteit in 
het leven en als zaak van geloof. Van daaruit krijgt leiderschap kleur 
en richting. Er wordt ook gebruikgemaakt van theorieën over leider-
schap in de huidige cultuur. Het is goed om dit bij elkaar te brengen 
en daarover door te denken met het oog op je taak of ambt.

Persoonlijke houding
Van oudsher werd bij leiderschap gekeken naar de kerkenraad, of 
specifieker naar predikanten als geestelijk leiders. Leidinggeven is 
een groot onderdeel van hun roeping: hun ‘cirkel van invloed’ bin-
nen de kerk is groot, ze zijn ook bevoegd om leiding te geven. Maar 
vergeet niet dat iedereen die in de kerk actief is, invloed uitoefent op 
de ontwikkeling van de gemeente. Het is daarom van groot belang 
dat iedere werker in de kerk zich bewust is van het kader waarin 
zijn dienst staat. Dat hij zoekt naar de persoonlijke houding die past 
binnen de kerk van Christus.
Dit alles, aangevuld met de vaste rubrieken en een impressie van 
de studiedag over kerkverlating, vormt weer een inzichtgevend en 
stimulerend nummer van Dienst. Ik wens je veel plezier bij het lezen 
en zegen op je werk in de kerk!

Kees van 
Dusseldorp



54

Missie en leiderschap Missie en leiderschap

P E R S P E C T I E F

Meewerken in Gods missie
Meebewegen met veranderende omstandigheden

Bart Visser

Binnen en buiten onze kerken is veel in beweging. Binnen: we 
streven naar een fusie van GKv en NGK. Buiten: de samenle-
ving seculariseert in een rap tempo. Deze processen roepen 
de vraag op waarom we eigenlijk kerk zijn. Waarom bestaan 
we? Wat is de missie van de kerk? En wat voor leiderschap 
past daarbij? In dit artikel neem ik je mee richting een ant-
woord op deze vragen.

Wat is de missie van de kerk?
Het Nederlandse woord missie is afgeleid van het Latijnse missio, 
dat ‘zending’ betekent: iets of iemand wordt gezonden. De eerste 
christenen gebruikten dit woord als ze spraken over God. Inder-
daad, over God, niet alleen over de kerk. Want God blijkt een missie 
te hebben. God schiep de wereld goed, alles was zoals het behoorde 
te zijn. Dat veranderde toen mensen ervoor kozen hun eigen weg 
te gaan. Dat leidde tot gebrokenheid in de hele schepping. Maar 
God wil de dingen weer rechtzetten. Dat is zijn missie. En daartoe 
zond Hij Jozef (Gen. 45:7), Mozes (Ex. 3:10), Elia (1  Kon. 19:15-18) en 
vele anderen. God zond zelfs zijn eigen zoon (Joh. 17:18). En Jezus 
zegt tegen zijn volgelingen: “Ik wens jullie vrede! Zoals de Vader mij 
heeft uitgezonden, zo zend ik jullie uit” (Joh. 20:21).
Al vanaf de vroege kerk is er dus een besef dat God een missie heeft 
en dat de kerk daarin meewerkt. De geloofsbelijdenis van Nicea 
(± 325) noemt het zelfs letterlijk. De kerk is niet alleen één, heilig en 
algemeen, zij is ook apostolisch (van apostello, het Griekse woord 
voor zenden). De kerk is gezonden door God. Onze agenda, onze 
missie, wordt bepaald door Gods missie. De Engelse theoloog Chris 

Wright zegt het pakkend: “Het is niet dat God een 
missie heeft voor zijn kerk in de wereld, maar juist 
dat God een kerk heeft voor zijn missie in de wereld”.

De kerk bestaat om de missie van God te dienen. 
Meewerken in zijn missie gaat verder dan alleen 
evangeliseren (in de zin van mensen vertellen over 
het evangelie). Ik noemde Jozef al even. Hij werd 

gezonden om mensen te redden van de hongerdood. Mozes werd 
gezonden om mensen te bevrijden uit slavernij. Elia moest de lan-
delijke politiek beïnvloeden. Paulus en Barnabas werden gezon-
den om noodhulp te verlenen (Hand. 11:27-30) en om gemeenten te 
stichten (Hand. 13:1-3). Titus werd gezonden om te zorgen voor de 
zorgvuldige omgang met geld (2  Kor. 8:16-24) en om de kerk goed 
te organiseren (Tit. 1:5). Apollos en vele anderen werden gezonden 

om goed onderwijs te geven (Hand. 18:27-28, 3 Joh. 5-8). Je ziet: Gods 
missie omvat alle domeinen van het leven.
Een eredienst die mensen opbouwt en richting geeft, dient Gods 
missie. Gemeenteleden die meehelpen bij de lokale voedselbank, 
dienen Gods missie. Afval rapen in je straat, je bejaarde buurman 
helpen met de boodschappen, goed (en eerlijk) ondernemen zodat 
meerdere gezinnen een stabiel inkomen hebben; het zijn allemaal 
activiteiten die Gods missie dienen.

Wat betekent dat voor mijn kerk?
Gods missie is veelomvattend en dat geldt dus ook voor de missie 
van de kerk in het algemeen. Maar misschien roept dat wel een 
vraag bij je op: wat is dan de missie van mijn kerk in het bijzonder? 
Zijn er specifieke dingen waartoe mijn lokale kerk geroepen is?
Mijn vrouw en ik hebben vier pleegkinderen. Hoewel ze allemaal 
opgroeien in ons huis en gevormd worden in ons gezin, is de invloed 
van hun afkomst en DNA onmiskenbaar. Een van onze kinderen 
is super atletisch. Hij lijkt gemaakt voor rennen en bewegen. Een 
ander is erg creatief. Ze komt helemaal tot zichzelf als ze in alle rust 
een uurtje kan tekenen. De kinderen zijn deel van ons gezin maar 
hebben daarin ook hun eigenheid.
Dat is ook de manier om naar je lokale kerk te kijken. Jullie zijn deel 
van Gods gezin en medewerkers in zijn missie. Maar jouw gemeente 
heeft haar eigen DNA. Dat unieke wordt bepaald door allerlei aspec-
ten. Bijvoorbeeld: 
•	 Omgeving – In welke wijk, welk dorp, welke stad komen jullie 

samen? Wat voor achtergrond hebben de leden (opleiding, werk, 
enz.)? Wat voor mensen wonen er in jullie omgeving?

•	 Leiders – Wie vormen ‘het gezicht’ van de gemeente (predikant, 
kerkelijk werkers, kerkenraad)? Welke mensen hebben veel 
(informeel) gezag? Wie hebben de dagelijkse leiding en welke 
accenten leggen zij?

Gods missie omvat 
alle domeinen van 
het leven

Gemeenteleden 
die meehelpen 

bij de lokale 
voedselbank, 
dienen Gods 

missie

 ©
 M

artijn van Veelen



6 7

Missie en leiderschapMissie en leiderschap

•	 Geschiedenis – Wat zijn de ‘heroïsche’ verhalen uit jullie verleden 
(zoals een diaconale reis die de jongeren maakten)? Of waar zit 
de pijn (bijvoorbeeld een groot conflict dat ooit speelde)?

•	 Gaven – Welke gaven komen tot bloei in jullie gemeente? Zijn 
er bijvoorbeeld veel mensen die goed muziek kunnen maken? 
Of zijn er veel pastoraal vaardige mensen? Of veel mensen die 
graag heel praktisch bezig zijn? 

•	 Traditie – Hoe komt de traditie tot uiting in de gemeente? Welke 
invloed heeft het kerkverband op jullie doen en laten? Hoe is jul-
lie relatie met andere kerken in de buurt?

Dit soort aspecten (er zijn er veel meer te beden-
ken) zijn deel van het DNA van jullie kerk. Ze maken 
jullie tot wie jullie zijn. En ze maken ook dat som-
mige dingen heel natuurlijk voor jullie zijn –  als-
of je ervoor gemaakt bent  – terwijl andere din-
gen juist minder goed bij jullie passen. De missie 
van God is veelomvattend. Elke lokale kerk mag 
die missie dienen vanuit haar eigen identiteit. 

Zoals een oor geen oog is maar het lichaam wel compleet maakt, 
of een hand geen voet is maar beide nodig zijn in het lichaam  
(1 Kor. 12:15-16).

Welk leiderschap past daarbij?
De denklijn die je hierboven leest, is heel eenvoudig: de missie van 
jouw lokale kerk is meewerken in Gods missie. Dat geven jullie vorm 
op een manier die van nature bij jullie past en die aansluit bij de 
context waarin jullie kerk zijn. Dit vraagt om verschillende aspecten 
van (geestelijk) leiderschap. Het vraagt bijvoorbeeld om zorgvul-
dig beheer, om strategisch denken en om aandacht voor mensen. 
Het vraagt om gebed en bijbelstudie, om visievorming en de focus 
bewaren. Maar het vraagt ook om meebewegen: om vragen stel-
len, om loslaten en om het ontwikkelen van nieuwe vaardigheden 
zodat je –  ondanks veranderende omstandigheden  – kunt blijven 
meewerken aan die missie. Hieronder bespreek ik kort drie van die 
vaardigheden, wat je kan helpen om ermee aan de slag te gaan in je 
eigen kerk.

	 Vragen stellen
Aansluiten bij Gods missie doe je vanuit wie je bent (identiteit) en 
waar je staat (realiteit). In veel leiderschapsliteratuur wordt gespro-
ken over visie als een plaatje van de toekomst. Dat is inderdaad een 
aspect van visie, maar het is meer. Het is ook je een beeld vormen 
van het hier-en-nu. Vragen stellen is daarbij essentieel. Hierboven 
noemde ik al enkele vragen over de identiteit van jullie kerk, maar 
er zijn er meer:
•	 Waarom bestaan we eigenlijk?
•	 Wat zou onze wijk/plaats missen als wij er niet zouden zijn?
•	 Welke dromen en welke principes behoren tot de kern van onze 

identiteit?
•	 Wat moeten we beschermen ten koste van alles? Of positief 

gezegd: wat vinden we zo waardevol dat we andere dingen wil-
len loslaten om dat te kunnen vasthouden?

•	 Wat willen we loslaten om Gods missie te kunnen blijven die-
nen?

•	 Als je één ding mocht veranderen aan onze gemeenschap, wat 
zou dat zijn?

Als kerkleider heb je de rol om deze vragen te stel-
len en het gesprek daarover mogelijk te maken. 
Natuurlijk mag ook jij een mening hebben over 
deze dingen. Tegelijkertijd is het niet de rol van de 
leider om de vragen namens of voor je gemeente te 
beantwoorden. Als leider moet je het proces bege-
leiden waarin jullie samen (als gemeenschap van 
gelovigen) zoeken naar de antwoorden.

	 Pijn erkennen
Het stellen van de bovenstaande vragen levert drie vormen van 
spanning op. Ten eerste de spanning van de realiteit. Want de 
gebrokenheid van deze wereld is ook zichtbaar in het hier-en-nu 

Als leider moet je het 
proces begeleiden 
van samen zoeken 
naar antwoorden 

Wat is de 
missie van 
mijn kerk?

Elke lokale kerk mag 
die missie dienen 
vanuit haar eigen 
identiteit



8 9

Missie en leiderschapMissie en leiderschap
van de gemeente. Het vraagt om moed om die pijn eerlijk te benoe-
men. Ten tweede roept het ook de spanning op tussen de realiteit 

en het toekomstplaatje. Plotseling wordt zichtbaar 
dat die twee niet matchen en dat er dus beweging 
en verandering nodig is. En dan gaat het niet alleen 
om verandering van anderen maar vooral ook om 
verandering van jezelf. En juist dát doet pijn. Net 
zoals we allemaal vinden dat er iets moet gebeu-
ren aan het klimaatprobleem, maar het niet leuk is 
om te horen dat je dus zelf minder moet vliegen en 
minder vlees moet eten. Goede leiders hebben het 

lef om eerlijk te benoemen welke verandering van onszelf er nodig 
is en dat dat pijn doet.

Een derde vorm van spanning ontstaat als je moet kiezen tussen 
tegenstrijdige waarden. Ook in een kerk kom je die tegenstrijdige 
waarden telkens tegen. Goede zorg voor bestaande leden versus 
de beweging naar buiten. Inzet van fris talent tegenover streven 
naar hoge kwaliteit. Geld besteden aan een goed onderkomen voor 
jullie jongeren of juist aan een zendingsproject in het buitenland. 
Elk standpunt, elke keuze vertegenwoordigt een waarde. Als lei-
der moet je deze waarden benoemen en waarderen. Tegelijkertijd 
is het jouw rol om te helpen inzien dat waarden vaak tegenstrijdig 
zijn. Het doet pijn om te moeten kiezen. Het betekent namelijk niet 
alleen dat je waardevolle dingen omarmt, maar ook dat je waarde-
volle dingen loslaat.

	 Een leerproces aangaan
In een kerk kom je twee soorten problemen tegen. Ten eerste zijn 
er die problemen waarbij de oplossing ‘in het repertoire’ van de 
gemeenschap zit. Dat maakt die oplossing niet per definitie een-
voudig en het maakt het probleem ook niet onbelangrijk. Verge-
lijk het maar met een trauma-arts op de spoedeisende hulp. Het 
behandelen van een zwaargewonde patiënt is van groot belang en 
ook een enorme uitdaging. Maar de behandelmethoden zijn wel 
voorhanden en zitten als het ware ‘in het repertoire’ van het zie-
kenhuis.

Er zijn ook problemen waarvan de oplossing niet 
voorhanden is. Er is nieuwe kennis, er zijn nieuwe 
vaardigheden en – vooral – er is nieuw gedrag nodig 
om die problemen te overwinnen. Hoe houden we 
onze jongeren betrokken op de kerk in een samen-
leving die ook zo hard aan hen trekt? Hoe delen we 
het evangelie van waarheid in een cultuur waarin 
afscheid is genomen van ‘de absolute waarheid’? 

Hoe dienen we Gods missie te midden van kerkverlating, individu-
alisering en secularisatie? De oplossing ligt niet voor het oprapen. 

We moeten met elkaar deelnemen aan een leerproces waarin we 
nieuwe kennis en vaardigheden opdoen en nieuw gedrag inoefe-
nen. De leiders gaan hierin voorop. Hoe doe je dat? Erken openlijk 

dat jij de antwoorden ook niet hebt, dat jullie samen zoeken. Waak 
voor snelle oplossingen (“als we met een band gaan zingen, zullen 
de jongeren blijven”). Zoek actief naar tegenstrijdige perspectie-
ven, zodat je niet te gemakzuchtig voor een richting kiest. Vertel 
over Gods missie en (her)verwoord hoe jullie daaraan bijdragen. 
Schep ruimte (tijd, geld, menskracht, andere middelen) voor groei 
en vernieuwing. En bid dat God je denken en doen vernieuwt (Rom. 
12:1-2).

Geestelijk leidinggeven draait dus om het stellen 
van vragen, het erkennen van pijn en verlies en 
–  vooral  – het begeleiden van een proces waarin 
jouw kerk nieuwe kennis en vaardigheden opdoet 
om te bloeien in onverwachte omstandigheden. 
Tod Bolsinger schrijft hierover in zijn (Engelse) boek 
Canoeing the Mountains, een aanrader!

De missie van de kerk wordt bepaald door de missie van God. De 
kerk bestaat ten dienste van Gods ‘project’ om shalom terug te 
brengen in de hele schepping. De missie van God is veelomvattend. 
Dat geldt dus ook voor het leiderschap dat daarvoor nodig is, maar 
het vermogen om mee te bewegen is in deze tijd misschien wel de 
belangrijkste leiderschapsvaardigheid.

Bart Visser is voorganger van De Lichtboog in Houten (NGK) en stafwer-
ker Leiderschap bij New Wine Nederland. Hij studeerde piano aan het 
conservatorium en theologie aan de VU.

Het is Gods 
missie om 

shalom terug 
te brengen 

in de hele 
schepping

Eerlijk benoemen 
welke verandering 
nodig is en dat dat 
pijn doet

Erken openlijk dat jij 
de antwoorden ook 
niet hebt, dat jullie 
samen zoeken

Bloeien in 
onverwachte 

omstandigheden



10 11

B E Z I N N I N G

Ruimte voor de Heilige Geest
Leidinggeven op een voluit geestelijke manier

Geestelijk managementGeestelijk management

Wat is er geestelijk aan kerkelijk management? Management 
is een begrip uit het bedrijfsleven, is dat een passende term 
voor de kerk? Heeft de kerk niet haar eigen levensvorm en 
moet ze zich in de manier van leidinggeven niet onderschei-
den van de wereld? Dat laatste is zeker waar, maar ook in 
de kerk kan veel fout gaan op het gebied van leiderschap. 
Ook christelijke organisaties zorgen soms slecht voor men-
sen. Onder de dekmantel van geloof kunnen zich ongeeste-
lijke dingen afspelen. Daarom is het goed te bedenken hoe 
je leiding kunt geven op een voluit geestelijke manier. Daar 
zitten gewone, ‘aardse’ aspecten aan, zoals die ook in het 
bedrijfsleven of op andere plekken gelden. Vroeger hoorde 
je weleens: wees geestelijk in het zakelijke en zakelijk in het 
geestelijke. 

Om te beginnen staan we als christenen onder het liefdesgebod. 
Dat geldt zeker in de kerk en in ander christelijk werk. Het betekent 
in elk geval dat je als leiding mensen serieus neemt. Je gebruikt 
mensen niet, maar doet hun recht. Je erkent hun capaciteiten en 
helpt hen zich te ontplooien op hun plek. Dat kan soms betekenen 
dat je iemand helpt een andere plek te vinden. De ander is nooit een 
middel voor eigen doelen. Mensen gaan voorop. Dat is ‘dienend lei-
derschap’. Oorspronkelijk een christelijk begrip, maar inmiddels ook 
in de seculiere managementliteratuur bekend.

Leiders en managers
Een leider wil mensen meenemen, hen helpen dingen te doen die 
ze uit zichzelf niet zouden doen. Wie dat probeert zal rekening 
moeten houden met weerstand. In het begin willen mensen vaak 

geen verandering: je weet wat je hebt en niet wat je 
krijgt. Maar een bedrijf dat niet verandert, mist de 
aansluiting bij de markt. En een kerk moet ook ver-
anderen, juist als ze trouw wil blijven aan de bood-
schap en aan de mensen. Om hetzelfde te zeggen in 
een andere tijd moet je het anders zeggen. Mensen 
die zich eerst verzetten tegen verandering, kunnen 
later de waarde ervan gaan zien. 

Ik sluit hier aan bij een onderscheid tussen leider en manager dat 
ik vond bij Steven Covey. Een leider kijkt vooruit en heeft visie: zo 
is het nu, maar dit zou het kunnen worden. Nu zijn we bij A, maar 
we moeten naar B. De vraag welke stappen je moet zetten op de 

route van A naar B is van tweede orde. Daar komt de manager 
om de hoek kijken: dit zijn onze materiële, financiële, menselijke 
mogelijkheden. Als we dit doen, moeten we dat laten, enzovoort. 
Sommige leiders met visie hebben zelf geen idee 
van de praktische wissels die daarvoor genomen 
moeten worden. En andersom zijn er goede orga-
nisatoren of managers, die het moeilijk vinden 
het grote plaatje te zien. Daarom hebben we in de 
kerk elkaar nodig. Snel omhoogklimmen helpt niet 
als de ladder tegen de verkeerde muur staat.
Veel kerkenraden hebben gebrek aan visie. Ze zijn 
voortdurend bezig het bestaande te onderhou-
den of, in het beste geval, het bestaande te verbe-
teren. Ze vragen zich niet af of dat wat is ook moet blijven. Je kunt 
bijvoorbeeld investeren in een betere opleiding van organisten of 
cantorij. Dat kan voor sommige kerken een goede zet zijn. Maar de 

Dick 
Westerkamp

Snel omhoog-
klimmen helpt 

niet als de 
ladder tegen 
de verkeerde 

muur staat

Wees geestelijk in het 
zakelijke en zakelijk 
in het geestelijke

Een goede 
kerkenraad maakt 

ruimte voor 
talenten die mensen 

meebrengen



12 13

Geestelijk managementGeestelijk management
vraag daaraan vooraf moet zijn: is dat nodig voor effectieve com-
municatie van het evangelie in deze gemeente? En wat laat de Hei-
lige Geest zien, wat voor verlangen geeft Hij, welke dromen, welke 
opdracht hier-en-nu? 

Talent en geestesgaven
Visie voor de kerk is belangrijk maar kan niet zonder kennis van 
zaken. Niet iedereen wordt geroepen visionair leiding te geven. 
Gelukkig zijn er tal van gaven in de gemeente. Een goede kerken-
raad maakt ruimte voor talenten die mensen meebrengen. De Geest 
roept mensen met hun mogelijkheden. Iemand die goed kan boek-
houden, iemand die een hart heeft voor kinderen, iemand die graag 
anderen helpt of kan luisteren. Laten we dat werk van de Geest 
erkennen en zo veel mogelijk inzetten in de gemeente.
Er is daarbij verschil maar geen scheiding tussen talenten en gees-
tesgaven. Wat iemand van nature meebrengt als talent, kan een 
geestesgave worden als de Heilige Geest er het beheer over krijgt. 
Zo kan iemand die muzikaal is en christen wordt de gemeente die-
nen met diezelfde begaafdheid. Daarnaast kan de Geest nieuwe 
gaven geven die iemand eerder niet had, of die het gewone men-
selijke te boven gaan. Je hoeft daarbij niet direct te denken aan ‘bij-
zondere’ gaven zoals van genezing of profetie, hoewel dat ook kan. 
Maar het komt voor dat iemand een taak aanvaardt in kinderwerk 
of pastoraat en verrast ontdekt dat de gaven voor dat werk erbij 
geschonken worden.

Bidden en organiseren 
Bidden en organiseren sluiten elkaar niet uit maar hebben elkaar 
nodig. Het is inspirerend om levensverhalen te lezen van christenen 
die het geestelijke en het organisatorische wisten te combineren. 
De Bijbel geeft ook verschillende voorbeelden. Een leider die het 
geestelijke en zakelijke op een unieke wijze verbindt is Nehemia. 
Als hij hoort hoe Jeruzalem in puin ligt, doet hem dat iets. Hij maakt 
het tot onderwerp van vasten en gebed. Maar hij maakt ook plan-
nen er iets aan te doen. En hij weet daarvoor de hulp van de koning 

te krijgen. En hij blijft van begin tot eind God bij alle 
organisatie betrekken. De geestelijke en de fysieke 
strijd die Nehemia moet leveren, liggen in elkaars 
verlengde.
Een ander voorbeeld is Paulus. Hij is voortdurend 
in gebed voor de gemeenten die hij heeft gesticht. 
Maar hij bekommert zich ook om de organisatie. 
Hij bemiddelt in conflicten, organiseert collectes, 
stelt Timoteüs aan als leider en instrueert andere 

oudsten. De gemeenten van het Nieuwe Testament leren dat het 
geloof niet losstaat van praktische zaken, zoals eten en drinken of 
zorg voor de armen. In de beginjaren van de kerk merken de apos-
telen dat het water hun over de schoenen loopt en ze niet meer 
toekomen aan Woord en gebed. Ze zoeken dan voor de praktische 
zaken mensen “vol van Geest en wijsheid” (Hand. 6:3 NBG’51). 
Omdat het materiële niet zonder het geestelijke gedaan kan wor-
den. Vervolgens houdt een van die eerste diakenen, Stefanus, mis-

schien wel de langste preek van het Nieuwe Testament vlak voor-
dat hij gestenigd wordt.

Leiderschap leren van Jezus
Het grootste voorbeeld van dienend leiderschap waarin het geeste-
lijke en praktische verenigd worden, is dat van onze Heer zelf. Jezus 
is vanaf het begin op een concrete manier bezig met training en 
onderwijs van de discipelen. Hij roept Petrus en Andreas en ande-
ren tot iets nieuws: vissers van mensen te worden. Daarmee rust 
Hij hen toe voor een leiderschapsrol. Ze wisten hoe ze moesten vis-
sen –  dat vraagt technische kennis. Hoe doe je dat met een boot 
en met netten? Hoe houd je de vis vers en krijg je die op tijd bij de 
klanten? Straks gaat Hij hen inzetten voor een veel 
groter doel, waarvoor ze een ander soort kennis 
nodig hebben. Hoe doe je dat met mensen die soms 
van alles willen, of helemaal niks? Hoe houd je ze 
binnenboord als er conflicten zijn? Kun je ertegen 
als je eigen zwakheden aan het licht komen? Hoe 
blijf je gefocust op de opdracht? Jezus geeft hun 
een training van pakweg drie jaar. Daarbij zie je 
een combinatie van onderricht, voorbeeld, stage, 
evaluatie en missie.

De discipelen worden geroepen “opdat ze met Hem zouden zijn, 
en opdat Hij hen zou uitzenden” (Mar. 3:14 NBG’51). In zijn nabij-
heid worden ze toegerust voor de grote taak die wacht. Dicht bij 
Jezus zijn is nog steeds de beste voorbereiding voor elk werk op 

De discipelen 
wisten hoe ze 

moesten vissen 
en Jezus riep 

hen om vissers 
van mensen te 

worden 

Het grootste 
voorbeeld van 
dienend leiderschap 
is Jezus zelf

©
 Fredrik O

hlander

Zie wat er al is 
en geloof dat 

God dat kan 
vermenigvuldigen



14 15

Geestelijk managementGeestelijk management
het christelijk erf. Onderweg met Hem doen ze allerlei inzichten en 
ervaringen op, over zichzelf en over wie Hij is en over het geheim 
van zijn en hun kracht. Verschillende keren lezen we dat ze met hun 
ervaringen bij Jezus komen en dat er dan een soort evaluatie komt 

of een leermoment. “Waarom konden wij die geest 
niet uitdrijven?” (Mar. 9:28). “Heer, leer ons bidden” 
(Luc. 11:1). ”Geef ons meer geloof” (Luc. 17:6). “Heer, 
zelfs de demonen onderwerpen zich aan ons bij het 
horen van uw naam” (Luc. 10:17).

Ze moeten leren in alles op God te vertrouwen en op 
te zien naar de hemel, ook in zoiets praktisch als het 
verzorgen van de maaltijd voor een grote menigte. 
“Geven jullie hun maar te eten” (Mar. 6:37). Bij die-

zelfde gelegenheid zegt Jezus: “Kijk eens wat er al is”. Voordat Hij 
het grote wonder van de spijziging van de vijfduizend doet, vraagt 
Hij hun eerst te komen met wat ze al hebben aan eigen hulpbron-
nen. Hij stimuleert niet een onverantwoorde, overgeestelijke hou-
ding, maar: zie wat er al is en geloof tegelijkertijd dat God dat kan 
vermenigvuldigen.

Verlangen
Dit heeft alles te maken met hoe we in de kerk bezig zijn. Concreet: 
als we plannen hebben voor uitbreiding van de staf met bijvoor-
beeld een jongerenwerker, of iets anders wat geld kost, laten we 
dan de begroting de doorslag geven? Ik heb zelf bij het werk in de 
gemeente steeds voor ogen gehad: money follows vision. Als je iets 

wilt in de kerk en je bent ervan overtuigd geraakt dat God die weg 
wijst, dan komt het geld er wel. Zoek eerst het Koninkrijk en al het 
andere zal u bovendien geschonken worden. Geloven we dat en 
leven we ermee?

Ik geloof dat we in onze tijd in de kerk behoefte hebben aan men-
sen die vertrouwen op God en die het zoeken van zijn Koninkrijk 
vóórleven door keuzes die ze maken in hun privéleven. Hoe belang-
rijk is materieel comfort of een goed salaris voor je? Ik zie dat jon-
geren uitzien naar een groter ideaal dan huisje-boompje-beestje. 
Van Antoine de Saint-Exupéry is de uitspraak: “Als je een schip wilt 
bouwen, begin dan niet om hout te verzamelen, of mensen aan het 
werk te zetten. Nee, leer hen te verlangen naar de onmetelijke uit-
gestrektheid van de zee”. 

Inzicht en uitzicht
Goed besturen veronderstelt inzicht en uitzicht. 
Inzicht in de situatie, wat de hulpbronnen zijn, de 
sterktes en zwaktes, en de mogelijkheden. Mensen-
kennis is daarbij onontbeerlijk. Inzicht in mensen 
kan helpen geduld te hebben met zwakheden en 
zonden. 
En uitzicht is nodig om daar niet bij te blijven staan. 
Om verder te kijken dan wat nu voor ogen is. Om de huidige reali-
teit te zien, maar ook dat God oneindig veel meer kan geven dan wij 
bidden of beseffen. Dat geldt voor onze materiële mogelijkheden en 
ook voor de mensen die God geeft. Uitzicht betekent mensen niet 
vastleggen op hoe ze nu zijn, maar hen helpen groeien in geloof en 
behulpzaam zijn bij het ontdekken en inzetten van hun gaven.

Uitzicht betekent steeds het grotere perspectief van het Konink-
rijk voor ogen hebben. En alle ideeën en plannen, ook de concrete 
en materiële, daaraan toetsen. Helpt dit om de heerschappij van 
Christus meer zichtbaar te maken? Komt Gods nieuwe wereld zo 
een stukje dichterbij? Soms kan dat het afstoten van een gebouw 
betekenen, of het financieren van een nieuw project dat eerder niet 
op de agenda stond. In alles, of het nu over mensen gaat of over geld 
of gebouwen, blijft steeds de kernvraag: heeft de Heilige Geest het 
voor het zeggen of niet?

Dick Westerkamp was eerst zendeling in Oeganda en Rwanda. Daarna 
was hij 25 jaar predikant van NGK De Lichtboog in Houten, tot zijn eme-
ritaat in 2018. De gemeente maakte in die tijd een enorme groei door, en 
was ook de geboorteplaats van de vernieuwingsbeweging New Wine, 
die in de kerken meer aandacht vraagt voor het werk van de Heilige 
Geest. Vele jaren leidde Dick met dat doel retraites voor predikanten 
over leiderschap en verandering in de kerk. Momenteel ondersteunt hij 
de internationale kerk ICF in Wageningen.

Als je een 
schip wilt 
bouwen, leer 
mensen dan te 
verlangen naar 
de onmetelijke 
uitgestrektheid 
van de zee 

©
 B

obby B
u

rch

Inzicht in mensen 
kan helpen geduld 
te hebben met 
zwakheden en 
zonden

Heeft de Heilige 
Geest het voor het 

zeggen of niet?



1716

Roeping en ambt

O B S E R V A T I E S

Vernieuwen hoort bij de kerk
Geroepen tot doorgaande vernieuwing

De woorden ‘geestelijk leidinggeven’ zoemen al weer een 
aantal jaren door de kerk. Vaak drukt men hiermee een ver-
langen uit naar een kerk die bevlogen en krachtig door God 
gedreven werkt en daarbij geleid wordt door mensen die dit 
verlangen belichamen. Waar komt deze tendens vandaan en 
hoe hangt die samen met roeping en ambt?

Er zijn in de afgelopen jaren talloze artikelen gepubliceerd over de 
vraag wat geestelijk leidinggeven of geestelijk leiderschap is. “Oud-
sten geven leiding aan de gemeente. Besturen en organiseren horen 
daar ook bij. Maar het accent ligt op geestelijk leidinggeven.” Aldus 
het Handboek voor ouderlingen en oudsten in het eerste hoofdstuk. 
Dat wordt concreet gemaakt: “Geestelijk leidinggeven heeft als 
startpunt het eigen geloof; dat geloof wordt dan richtinggevend 
voor de gemeente. Je bent er met heel je wezen bij betrokken; in 
jouw toewijding aan het Woord en aan gebed, ben je een voorbeeld 
voor de anderen”. 

Levend geloof 
Geestelijk leidinggeven betekent dus allereerst dat 
je vanuit een levend geloof, een levende, spiritu-
ele en geestelijke omgang met God en zijn Woord 
bezig bent met leidinggeven. Je bent een voorbeeld. 
De leider die iets wil bereiken met een groep moet 
in elk geval voorleven wat hij gelooft. Dat heeft 
te maken met echtheid (authenticiteit): mensen 
nemen weinig aan van iemand die er niet zichtbaar 
en merkbaar in gelooft. 
Geestelijk leidinggeven is vaak bedoeld als tegenhanger van een 
bureaucratische manier van leidinggeven: een stoffig ‘op de winkel 
passen’ waarbij we de regeltjes van de kerk zo nauwgezet mogelijk 
toepassen zonder het hart van de gemeenteleden te raken. ‘Gees-
telijk’ slaat op vurig, doorleefd, expliciet verbonden met God en de 
Bijbel, met christen-zijn in de praktijk. 
Bij kerkenraden en gemeenten ontmoet ik vaak het verlangen naar 
dit soort geestelijk leiderschap. Tegelijkertijd is het voor werkers in 
de kerk niet eenvoudig om hieraan handen en voeten te geven. Het 
begrip is nog te vaag en te breed. Natuurlijk wil niemand stoffige 
bureaucraten als leiders van de kerk. Maar wat dan wel? Dat heeft 
ermee te maken dat ‘geestelijk’ nog wel ingevuld kan worden, zoals 
hierboven ook omschreven. Maar hoe dat begrip dan ‘leidinggeven’ 
kan of moet kleuren, is minder helder. 

Hans 
Schaeffer

C O L U M N

No pain, no gain

Almatine 
Leene

Ik ging al ruim een jaar naar de sportschool om het gemis van 
het fietsen in Nederland te compenseren. Om twintig minuten 
te trappen op een apparaat dat op een fiets lijkt, tempo: een 
boodschapje doen op zaterdag. Zweten is niet echt mijn ding, 
zeg maar. Tot Ayanda daar als personal trainer kwam werken.

Aanmoedigen
Het klikte direct tussen ons. We waren in hetzelfde jaar geboren en 
hij vond het fantastisch dat ik predikant ben. Hij vond dat ik tot veel 
meer in staat was qua beweging. Zijn leus was: ‘no pain, no gain’, in 
het Nederlands vertaald met ‘geen pijn, geen winst’. En dat heb ik 
geweten. Als ik echt niet nog een keer op handen en voeten van de 
ene naar de andere kant kon, dan moest ik nog minstens twee keer. 
Soms wilde ik schreeuwen omdat ik echt niet meer kon, Ayanda was 
het daar nooit mee eens. Na het sporten voelde ik mij ontzettend 
voldaan. Ik kon het blijkbaar wel en dat gaf een heel ander perspec-
tief op mijzelf en mijn lichaam.
De aanmoediging van Ayanda laat een essentieel aspect van leider-
schap zien. Iemand lichamelijk en geestelijk aanmoedigen is enorm 
belangrijk, juist als iemand door een moeilijke tijd gaat. Moedig je 
dan iemand aan om naar God te gaan? En wat mag geloven kosten? 
Houden we vol of geven we op?

Verbinden
Er was nog iets wat ik van hem leerde over leiderschap. Ayanda ken-
de iedereen en gaf elk individu veel aandacht. Zo heeft hij zelfs een 
eredienst bezocht waarin ik preekte. Toen hij geen tijd meer had om 
iedereen individueel te trainen, ging Ayanda groepjes maken. Dan 
trainden we met gemiddeld zes mensen en daardoor leerden we 
elkaar aanmoedigen. Of we nu Nederlander waren, Eritreeër, Mala-
wiër, of we horend waren of doof; Ayanda zorgde voor verbinding.
Het is voor een leider moeilijk om iedereen individueel aandacht te 
geven, maar je kunt mensen wel stimuleren om groepen te vormen. 
Dat zorgt voor intensievere relaties, die je gemeente goeddoen.
Op een dag zag ik Ayanda niet. Ik miste hem direct en vroeg aan 
de receptionist waar hij was. Ze had slecht en onwerkelijk nieuws: 
Ayanda was teruggekeerd naar Eswatini (de nieuwe naam voor 
Swaziland) en had een eind aan zijn leven gemaakt. Verslagen ging 
ik naar huis. Wat een verlies! Ayanda heeft zoveel betekend doordat 
hij een fantastische leider was. Het zou de laatste keer zijn dat ik in 
mijn sportschool kwam; een week later was die failliet.

Dr. Almatine Leene is predikant in Stellenbosch, Zuid-Afrika en docent 
dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.

De leider die iets 
wil bereiken met 

een groep moet 
voorleven wat hij 

gelooft 



18 19

Roeping en ambtRoeping en ambt

Dienend leiderschap
Vaak wordt geestelijk leidinggeven daarom ingevuld als dienend lei-
derschap. ‘Dienend’ geeft munitie tegen autoritair leiderschap. Ker-
ken hebben geen behoefte aan dictators die als betweters voor, over 
en zonder de gemeente beleid uitstippelen. Kerkenraden, ouder-
lingen en predikanten moeten dienstbaar zijn aan de gemeente. 
Ze moeten vooropgaan (weer het accent op het voorbeeld-zijn) in 
dienstbetoon: luisteren, openstaan, inleven en invoelen; met oog 
voor de concrete noden van gemeenteleden en de kerk als geheel. 

‘Geestelijk’ en ‘dienend’ leiderschap –  het zijn ter-
men die meestal als contrast fungeren. Ze geven 
dan aan wat een kerkenraad, een ouderling, een 
jeugdwerker of predikant vooral niet wil zijn. Geen 
bureaucraat en geen dictator. Deze houding past 
ook heel goed bij andere trends in onze samenle-
ving. We hechten veel waarde aan echtheid, we 
wantrouwen formeel gezag van bovenaf, we ver-

langen van leiders dat ze aanraakbaar en invoelend zijn. Deze ter-
men zeggen ook iets over wat leiders wel willen zijn: voorbeelden, 
met een levend geloof, uit op contact met de mensen, gericht op 
wat de ander wil, voelt, nodig heeft. Ook dat past bij onze samen-
leving: we willen gezien en gehoord worden. Dat geldt voor allerlei 
doelgroepen van de kerk: ouderen, jongeren – conservatief of pro-
gressief – met alle concrete pastorale behoeften die voor elk van ons 
zo verschillend kunnen zijn.

Vragen om visie
Tegelijkertijd zeggen de termen ‘geestelijk’ of ‘dienend’ nog niet 
zoveel over ‘leiderschap’. Dat is een woord dat het in kerkelijke krin-
gen nog altijd niet zo heel goed doet, vanwege allerlei allergieën 
die we in onze Nederlandse cultuur (terecht of onterecht) hebben 

tegen leiders. Een iets nuchterder beschouwing van kerk-zijn geeft 
echter aan dat zowel kerkenraden als gemeenteleden vragen om 
visie: waar moeten we heen, waartoe is de kerk er eigenlijk, waarom 
zouden we er tijd en energie in steken? 

Onderzoek van het Praktijkcentrum uit 2014 liet zien dat veel ker-
kenraden bij deze vragen graag hulp zouden ontvangen. Juist 
omdat ze voelen dat er wat van hen verlangd wordt, zonder dat het 
hun lukt daar handen en voeten aan te geven. Het uitblijven van lei-
derschap zorgt bij zowel kerkenraden als gemeenten soms ook voor 
frustratie: waarom gebeurt er niks, waarom zijn onze vergaderin-
gen zo stroperig?

De roeping van de kerk
Leiderschap wordt wel omschreven als “het dyna-
mische proces waarin leider en volgers elkaar beïn-
vloeden zodat er overeenstemming ontstaat over 
doel en middelen van de groep, individuele leden en 
de groep als geheel optimaal gefaciliteerd worden 
in de pogingen de doelen te bereiken, en het wel-
zijn van groep en leden verhoogd wordt” (Joke van 
Saane, Geloofwaardig leiderschap). Dat betekent dat 
een kerkelijke gemeente telkens opnieuw moet stilstaan bij haar 
doel. Dat is in kerktaal: haar roeping. Waartoe is de kerk op aarde? 
Mijn indruk is dat veel kerkenraden zich min of meer gedwongen 
voelen deze vraag vanuit een consumentistische houding in te vul-
len. Kerkenraden zijn geneigd te luisteren naar alle verschillende 
wensen en verlangens in de gemeente, die vaak onverenigbaar 
zijn. Daarbij ontbreekt het niet zelden aan een heldere doelstelling. 
Goed leidinggeven kan alleen als je allereerst weet waarom de kerk 
er is: wat is haar doel en roeping?

Waar moeten 
we heen? 

©
 W

ibe-Jan Postm
a

We verlangen 
van leiders dat ze 
aanraakbaar en 
invoelend zijn

©
 W

ibe-Jan Postm
a

Leiders moeten 
vooropgaan: 

een voorbeeld 
zijn 

Goed leidinggeven 
kan alleen als je 

weet waarom  
de kerk er is:  

wat is haar doel?



20 21

Roeping en ambtRoeping en ambt
Heel kort gezegd: de kerk is als volk van God geroepen om het 
lichaam van Christus te zijn. Daarvoor kwam Jezus op aarde: 
mensen weer terugbrengen bij de Vader en vullen met de Heilige 
Geest. Verbonden aan Jezus Christus leven die mensen samen: ze 
staan niet op zichzelf (individueel), maar delen in alle gaven die 
God wil geven in Christus, zodat ze een nieuwe gemeenschap zijn. 
Vanuit en door de kerk wordt dit evangelie zichtbaar in de wereld, 
waarbij het Gods wil is om de mensen allen te laten delen in deze 
genade. De kerk is dus zowel doel als middel. In de nog niet her-
stelde wereld is zij op zichzelf belangrijk: in de kerk wordt ruimte 
gemaakt voor mensen om op adem te komen, heling en heil te 
vinden, verbonden (verzoend) te worden met God en elkaar. Maar 
deze nieuwe gemeenschap is ook middel van God om mensen, 
binnen en buiten de kerk, concreet aan te raken en te verande-
ren. Wat daar gebeurt wil heilzame verandering bewerken bij de 
mensen. 

Vernieuwing als doorgaand proces
Als het de roeping van de kerk is om mensen te veranderen, dan is 
vernieuwing van kerk-zijn geen extraatje voor een kerk die toeval-
lig wat tijd en energie over heeft. Vernieuwing zit in het DNA van 
de kerk van Christus. Maar dan niet in de zin van: elke keer weer 

eens wat nieuws proberen. Geen aanpassing van de 
gemeente om weer aantrekkelijk te worden. Maar 
een duidelijk, gestructureerd en steeds doorgaand 
proces van afstemming van de kerkleden en de 
gemeente als geheel op de roeping van God. Steeds 
opnieuw leren luisteren, ontdekken, navragen, 
overdenken, bidden, in praktijk brengen. 

Een voorbeeld van zo’n vernieuwingsproces is Kerk2030. Inmiddels 
zijn circa vijftien gemeenten intens betrokken bij zo’n lokaal ver-
nieuwingstraject. Een belangrijke ontdekking die veel gemeenten 
hierbij opdoen, is dat vernieuwing een doorgaand proces is dat ker-
ken steeds opnieuw en steeds weer vanuit hun DNA ingaan en aan-
gaan. Dat is nooit af. Het is een manier van denken en werken die 
diep spiritueel (geestelijk) is. Hierin is leidinggeven niet gedelegeerd 
aan een paar mensen, die voor de hele gemeente bepalen hoe ze het 
beste bediend kunnen worden. Leidinggeven is het inzetten van de 
hele gemeente bij de concrete doelstelling en uitwerking van wat in 
hun lokale context Gods roeping is.

Op deze manier wordt vernieuwing duurzaam. De kerk van Jezus 
Christus is van nature vernieuwend. Kerken zijn vanuit hun roeping 
gericht op vernieuwing, verandering en transformatie. “U moet 
uzelf (…) veranderen door uw gezindheid te vernieuwen, om zo te 
ontdekken wat God van u wil en wat goed, volmaakt en hem wel-
gevallig is”, schrijft Paulus in Romeinen 12:2. In een gevallen werke-
lijkheid is vernieuwing Gods eigen werk aan de kerk, en dat hoort 
in het DNA van kerk-zijn te zitten. De praktijken van de kerk zijn 
hierop gericht: van avondmaal vieren tot jeugdwerk, van pastorale 
gesprekken tot een Present-project in de wijk. 

Eigen taal
Wanneer we kerk-zijn meer zien in lijn met onze roeping, wordt 
leidinggeven vanzelf ook weer belangrijk. Geestelijk leidinggeven 
is dan zoiets als: authentiek en gelovig leidinggeven aan het ken-
merkende vernieuwingsproces dat kerk-zijn vanwege die roeping 
is. Vragen rondom leiderschap zijn heel bijbels en christelijk. De kerk 
heeft hiervoor een eigen taal ontwikkeld, die het 
opnieuw doordenken waard is. Met name de woor-
den ‘ambt’ en ‘roeping’ zijn hier van belang. 

Roeping duidt op iets wat uitgaat boven zelfont-
plooiing, je talenten ontplooien of ergens voor 
gaan. De bron van de roeping komt in beeld: God die 
de kerk in stand houdt, roept ook mensen tot het 
vervullen van een taak als onderdeel van Gods plan. 
‘Roeping’ is een bijzonder woord dat historisch belast is. Ook achter 
dit woord kunnen valse pretenties of kleinmenselijke machtspoli-
tiek schuilgaan. Maar theologisch is het waardevol: God roept men-
sen en neemt hen in dienst. Elke christen is geroepen leerling van 
Jezus – bezegeld in de doop.

Ambtsdragers
Een speciale roeping hebben ambtsdragers. Dat zijn geen men-
sen die toevallig een bepaalde taak uitoefenen. “Iemand moet 
het doen”, dat klinkt te functionalistisch. Een geroepen ambtsdra-
ger doet bovendien niet alleen (deel)taken van het kerk-zijn. Zij of 
hij weet zich juist vanwege de roeping verbonden aan God en de 
gemeente, verantwoordelijk voor dat speciale taakveld in relatie tot 
het geheel van kerk-zijn. Dat betekent een verantwoordelijkheid, en 
ook de bereidheid, om geestelijk (vanuit een vertrouwen op God) en 
dienend toe te rusten, te organiseren, te bemoedigen en te luisteren 
naar wat zich voordoet in de gemeente. Daarbij duidt ‘ambt’ op het 

Leidinggeven is het 
inzetten van de hele 
gemeente

Vernieuwing 
zit in het DNA 

van de kerk

Roeping duidt op iets 
wat uitgaat boven 
zelfontplooiing of 
ergens voor gaan



22 23

Omgaan met veranderingenRoeping en ambt
door God geroepen zijn tot méér dan alleen een ‘taak’, namelijk op 
het Christus zelf vertegenwoordigen. 

Ambtsdragers hebben van Godswege een roeping 
ontvangen om leiding te geven. Dat betekent in 
elk geval ook dat zij de vernieuwing van de kerk 
ter hand nemen. Niet autoritair of bureaucratisch, 
maar vanuit het doel en de roeping van de kerk zelf. 
Omdat het Gods roeping is dat mensen, de wereld 
en ook de kerk zelf vernieuwd worden, hoort ver-
nieuwing bij het DNA van de kerk. In dat vernieu-
wingswerk van de Heer van de kerk zelf mogen 
(ook) ambtsdragers hun roeping gestalte geven. 

De taal van ambt en roeping klinkt misschien ouderwets, maar geeft 
ook weer dat we in de kerk met iets anders te maken hebben dan 
bedrijfsvoering. Tegelijk is het ook meer dan alleen heel spiritueel 
goede dingen willen met de kerk. Het is de taal van mensen die van 
Godswege geroepen zijn zichzelf voor de doorgaande vernieuwing 
van Christus’ kerk in te zetten.

Hans Schaeffer is hoogleraar Praktische Theologie aan de Theologische 
Universiteit Kampen.

Ambtsdragers 
hebben van 
Godswege een 
roeping ontvangen 
om leiding te geven

Kerk2030
Het traject Kerk2030 is een initiatief van onderaf: geloven doe 
je samen. Gemeenteleden, en later ook predikanten, worden 
gestimuleerd om op gestructureerde en verantwoorde wijze te 
komen tot vernieuwing van hun plaatselijke kerk. De initiatief-
groep is in 2017 gestart met een aantal algemene bijeenkomsten 
en werkt vanaf 2018 intensief met zo’n vijftien gemeenten aan 
lokale vernieuwingstrajecten. Er zijn zes ‘kerkelijke praktijken’ 
geformuleerd waarop vernieuwing gestalte krijgt en lokale ker-
ken leggen daarbij hun eigen 
accent. Alle voorgangers van 
GKv en NGK zijn door de initia-
tiefgroep uitgenodigd om drie 
gemeenteleden mee te nemen 
naar de publiekspresentatie 
van Kerk2030 op woensdag 18 
maart. Dan wordt ook infor-
matie gegeven over hoe zij dit 
zelf kunnen toepassen in hun 
gemeente. Voor meer infor-
matie kun je contact opnemen 
met info@steunpuntkerken-
werk.nl.

I N S P I R A T I E

Nieuwsgierig leiderschap
Ontwikkelingsgericht in beweging zijn

Moniek Mol

Veranderingen binnen (en evengoed buiten) de kerk kunnen 
soms leiden tot angst en weerstand. Dat neemt zomaar ruim-
te in waar de Geest zoveel zou kunnen doen. Een artikel over 
do’s and don’ts voor omgaan met de soms als complex ervaren 
veranderingen en diversiteit in de kerken.

Leercurve
In mijn werk raakt me de soms nauwelijks aanwezige leercurve bij ker-
kenraden en gemeenteleden. Een leercurve, even heel simpel gesteld, 
geeft weer hoe snel iemand nieuwe kennis of inzichten opneemt. 
Wanneer je in korte tijd veel nieuwe kennis opdoet, dan spreek je 
van een steile leercurve. Het tegenovergestelde daarvan is een vlak-
ke leercurve. Met een vlakke leercurve wordt er weinig geleerd. Een 
leercurve kan vlak blijven wanneer iemand geen behoefte heeft om 
iets nieuws te leren of als iemand weinig vaardigheid heeft om iets 
nieuws te leren. In de praktijk van de kerk is dat laatste vaak sterk ver-
bonden met vasthouden aan wat we hebben (of hadden).

Ik denk dat we het in de kerken met elkaar eens 
zijn dat het goed is om dingen te leren omdat we 
merken dat er beweging en/of verandering nodig 
is. Toch leidt dat niet steevast tot een stijging van 
die leercurve. Soms zitten we vast in onze mening, 
in onze kijk op de zaak, waardoor er geen mogelijk-
heid is om iets nieuws te leren. We kunnen bijvoorbeeld stellig zijn 
over welke plek de kerk heeft, of zou moeten hebben, in het leven 
van een gelovige. Of we hebben standpunten over welke plek de 
eredienst heeft, of zou moeten hebben, in het leven van de gemeen-
schap. Nu is een mening hebben niet kwalijk, sterker nog, dat heb je 
nodig om je weg in het leven te vinden en te bepalen. Maar daarin 
star zijn maakt het ingewikkeld. Angst kan een behoorlijke rol spe-
len in deze starheid, want wat haal je over je heen als je openstaat 
voor nieuwe kennis en ideeën? Ik hoor het de voorzitter van een 
kerkenraad nog zeggen in een gesprek over opnieuw kijken naar 
geloven en de kerkelijke gemeenschap: “Maar wanneer ik dit voor 
mezelf ter discussie ga stellen, wat trek ik dan nog meer los?”.

Oplossingsgericht
In de kerk voelen we momenteel veel ongemak rondom diversiteit 
op heel veel vlakken. Ongemak is geen fijne beleving en over het 
algemeen gaan we het graag uit de weg. In veel gevallen leidt dit 
tot het zo snel mogelijk met een oplossing komen. Een oplossing 

Soms zitten we vast 
in onze mening



24 25

Omgaan met veranderingen Omgaan met veranderingen

Oplossingen leiden 
niet altijd tot de 
gewenste verbetering

geeft het gevoel weer wat controle te krijgen over de situatie en 
geeft hoop dat de situatie verbetert. Ondanks alle inspanning lij-
ken de oplossingen vaak voort te komen uit gebrekkige analyses 
van de situatie en leiden ze daarmee in veel gevallen niet tot de 
gewenste verbetering. Zo’n beperkte analyse kan bijvoorbeeld ont-
staan doordat er geanalyseerd wordt op basis van wat men al wist 
in plaats van dat er nieuwe inzichten en kennis in zijn verwerkt. 
Volgens Brené Brown is dit een van de (gedrags)problemen die lei-
ders in de weg staan om goed leiding te kunnen geven in een snel 

veranderende en complexe omgeving. In een poging 
de situatie te verbeteren worden er ineffectieve of 
niet-duurzame oplossingen gekozen, zonder goed 
vast te stellen wat het probleem is, stelt ze in Durf 
te leiden.
Een voorbeeld daarvan blijkt uit een, net versche-
nen, onderzoek van het Praktijkcentrum naar het 
functioneren van kleine groepen. Daarin komt naar 
voren dat in sommige gevallen met kleine groepen 

(bijvoorbeeld kringen) gewerkt gaat worden, zonder echt open te 
kijken naar wat er aan de hand is in de gemeente. De kring lijkt de 
oplossing voor een probleem, dat echter niet helder geanalyseerd 
is. Een ander punt, ook genoemd door Brown, is dat we de gekozen 
oplossing – in dit geval de kring – weinig concreet maken, waardoor 
iedereen in het duister tast over wat nu van hem/haar verwacht 
wordt. Wat wordt er bijvoorbeeld concreet bedoeld met ‘onderling 
pastoraat’?

Ontwikkelingsgericht
In plaats van de oplossingsgerichte benadering pleit ik graag voor de 
ontwikkelingsgerichte benadering. Bij ontwikkelingsgericht handelen 
ga je uit van een continue beweging, volg je hoe dingen zich ontwik-
kelen en benut je dat. De houding die hierbij past is nieuwsgierigheid. 

Nieuwsgierig kijk je naar beweging, naar voortgang, naar aanpas-
sing en vormverandering. Hierbij is een probleem niet zozeer iets 
wat opgelost moet worden, maar iets wat een kans geeft om ontwik-
keling te brengen. Niet vasthouden, maar juist in beweging zijn. En in 
die beweging kies je bewust voor wat je wilt behouden en wat je wilt 
toevoegen. Dit maakt het mogelijk om onderweg ook dingen los te 
laten. Heel concreet en beknopt gaat het om waar-
deren wat goed gaat, loslaten wat niet meer werkt 
en toevoegen wat nodig is.

Bij de oplossingsgerichte benadering is er één oplos-
sing, ‘one size fits all’. De ontwikkelingsgerichte 
benadering maakt onderscheid tussen verschillen-
de sporen: er is oog voor het individu, de plaatselij-
ke kerkgemeenschap, de wereldwijde kerk en Gods 
werk als het groter geheel waar de kerken deel van 
uitmaken. Elk van die vier sporen heeft een eigen beweging, waarbij 
de eerste drie zich steeds weer verhouden tot en oriënteren op het 
overstijgend perspectief van het vierde spoor: God zelf.
De toegenomen diversiteit doet ons soms oogkleppen op, waarbij 
we denken dat de plaatselijke gemeente zelf het overstijgend per-
spectief is. Goddank is dat niet het geval. Vanuit die verschillende 
sporen kunnen we als leiders onderling spreken over wat de kerk 
nodig heeft. Drie vragen zijn de kapstok voor een ontwikkelingsge-
richte benadering:
1. Wat wil je behouden?
2. Wat wil je toevoegen (scheppen, bouwen)?
3. Wat wil je loslaten (afbouwen)?
In sommige gevallen is het individuele antwoord een heel ander 
dan dat voor de gemeenschap. Dat kan behoorlijk schuren en daar-
om is het ook goed om steeds dat vierde spoor, God als overstijgend 
perspectief, te blijven zien.

Het is goed om 
dingen te leren 

omdat we 
merken dat er 
beweging en/

of verandering 
nodig is

©
 Tim

 M
ossholder

©
 Kyle G

lenn

Een probleem 
is niet zozeer 

iets wat 
opgelost moet 
worden, maar 

een kans tot 
ontwikkeling 

Waarderen wat goed 
gaat, loslaten wat 
niet meer werkt en 

toevoegen wat  
nodig is



26

Omgaan met veranderingen

27

Leven uit de Bron
Moedig leiderschap
Brown spreekt in haar boek dan ook niet voor niets 
over moedig leiderschap. Deze tijd heeft leiders 
nodig die de moed hebben om leiding te geven aan 
de snel veranderende en complexe omgeving van de 
kerk. Moedige leiders gaan voorop in kwetsbaarheid 
en creëren een veilige omgeving. In het verlengde 
daarvan bid ik voor nieuwsgierige leiders. Leiders die 
nieuwsgierig zijn naar wat er in de wereld gebeurt, 

die nieuwsgierig zijn naar hoe zij zich daar persoonlijk toe verhouden. 
Die nieuwsgierig zijn naar hoe de kerk zich hiertoe kan verhouden. Die 
nieuwsgierig zijn naar hoe en waar de Geest aan het werk is. Belangrij-
ke vaardigheden hierbij zijn (zelf)reflectie, leergierigheid en natuurlijk 
moed. Gelukkig zijn die allemaal aan te leren.

Moniek Mol is adviseur bij het Praktijkcentrum. Vanuit sociologie, psy-
chologie en kerkpraktijken ondersteunt en begeleidt zij gemeenten in 
diverse trajecten bij gemeenteopbouw.

Moedige leiders 
gaan voorop in 
kwetsbaarheid en 
creëren een veilige 
omgeving

Durf te leiden
Een beknopte weergave van Browns opsomming van gedragin-
gen en problemen die leiders in de weg staan om goed leiding te 
kunnen geven in een snel veranderende en complexe omgeving.
1.	 Lastige gesprekken worden vermeden, met als gevolg dat er 

onderling veel gemord wordt en dat er door de leiders weinig 
duidelijkheid gegeven wordt.

2.	 Er wordt ontzettend veel tijd besteed aan het managen van 
problematisch gedrag, wat ten koste gaat van het proactief 
erkennen en aanpakken van angsten en andere gevoelens.

3.	 Er is gebrek aan verbinding en empathie waardoor het ver-
trouwen afneemt.

4.	 Er worden nauwelijks risico’s genomen, waardoor er een sfeer 
ontstaat waarin je niet met innovatieve ideeën kunt komen 
en de situatie blijft zoals deze is.

5.	 Organisaties komen vast te zitten en laten zich bepalen door 
teleurstellingen, tegenslagen en mislukkingen.

6.	 Er wordt onvoldoende verantwoordelijkheid genomen en 
nauwelijks geleerd door leiders, waardoor anderen de schuld 
in de schoenen geschoven krijgen.

7.	 In de gesprekken over diversiteit en inclusiviteit trekken men-
sen zich terug uit angst dat ze iets verkeerd zullen zeggen of 
dat ze verkeerd worden begrepen.

8.	 In een poging de situatie te verbeteren worden er ineffectieve 
of niet-duurzame oplossingen gekozen zonder goed vast te 
stellen wat het probleem is.

9.	 De waarden zijn wazig, niet concreet omschreven in gedrag 
en daardoor niet aangeleerd.

10.	Mensen leren en groeien niet omdat ze worden afgeremd 
door perfectionisme en angst.

Brené Brown, Durf te leiden – De kracht van kwetsbaarheid voor 
moedige leiders, Lev./A.W. Bruna Uitgevers.

H A N D R E I K I N G

Van hart tot hart
Bezinning en beleid vanuit ‘hartscontact’

Jelle de Kok

De kerkenraad is het geestelijk zenuwcentrum van de gemeen-
te. Daarom is het belangrijk dat de kerkenraad als een geloofs-
gemeenschap functioneert waarin men elkaar van hart tot 
hart kent. Dit ‘hartscontact’ ontstaat door geloofsgesprekken 
en hartelijk meeleven met elkaar. Bezinning vanuit die inner-
lijke verbondenheid kan leiden tot heilzaam beleid voor heel de 
gemeente. Een handreiking voor geestelijk leidinggeven vanuit 
de methode ‘Leven uit de Bron’. 

Drievoudige relatie
Gemeente-zijn is samen te vatten als een drievoudige relatie: de 
relatie met God, met elkaar als gemeente en met de wereld waarin 
wij leven. Geloven gaat om een steeds diepere relatie met de Heer. 
Dat vraagt om luisteren naar Gods Woord en tijd nemen voor ver-
dieping en gebed, ook door de kerkenraad. Daarnaast is de onder-
linge relatie van essentieel belang. Groeien in meeleven, in ver-
draagzaamheid en waardering, in vergevingsgezindheid. Als de 
kerkenraad dit niet zelf in praktijk brengt in eigen kring, dan heeft 
hij weinig gezag daarbuiten. Vanuit saamhorigheid en onderlinge 
liefde kan de kerkenraad gezaghebbend spreken en mensen stimu-
leren om te groeien in onderlinge betrokkenheid. De gemeente is 
bedoeld om het licht van Christus te verspreiden. Daarom is gees-
telijk leidinggeven ook dat we hier voortdurend over nadenken. Hoe 
voorkomen we dat we het licht onder de korenmaat zetten? Hoe 
kunnen we bruggen slaan naar onze samenleving? Hoe kunnen we 
dienstbaar zijn in Woord en daad? 

CBA-methode 
De kerkenraad is geroepen om op deze drie terreinen een voorbeeld 
te zijn voor de gemeente. ‘Leven uit de Bron’ werkt dit verder uit in 
de CBA-methode.

C. Communicatie
Voor geloofsopbouw is het geloofsgesprek van 
wezenlijk belang. Bij ‘Leven uit de Bron’ wordt dit 
het beoefenen van de grote C genoemd. De C staat 
voor communicatie of contact (‘hartscontact’). 
Dit beoefenen van de grote C wordt gestimuleerd 
door elk kerkenraadslid thuis een bijbelgedeelte te 
laten lezen en overdenken. Wanneer de kerkenraad bij elkaar komt, 
wordt het bijbelgedeelte nogmaals gelezen. Vervolgens worden 
de bevindingen gedeeld. Hierbij kan gedacht worden aan een vaas 

Voor geloofsopbouw 
is het geloofsgesprek 
van wezenlijk belang



28 29

Leven uit de BronLeven uit de Bron

waar iedereen een bloem in steekt. Door te delen wat het bijbelge-
deelte ons te zeggen had, ontstaat er een boeket waar we samen 
van mogen genieten. Dat is dus iets anders dan erover discussiëren. 
Vooral het luisteren naar elkaar staat centraal. Het gaat erom dat je 
deelt wat je raakt vanuit schriftoverdenking en gebed. We delen de 
verwondering over de rijkdom van Gods Woord, maar ook de vragen 
die het bij ons kan oproepen. De predikant wordt op deze manier 
ook gevoed om deze bevindingen in de prediking te verwerken en 
vanuit Gods Woord daar onderricht in te geven.
Na het beoefenen van de grote C is er ruimte voor de kleine c. Hierbij 
gaat het om het delen van wel en wee. In een grotere kerkenraad 
kan dit ook in kleinere groepen gedeeld worden.

B. Bezinning
Bij ‘Leven uit de Bron’ gaat het nadrukkelijk om het verband tussen 

geloofsopbouw en gemeenteopbouw. Als de C los 
komt te staan van de B, dan kan geloofsopbouw niet 
doorwerken in de gemeenteopbouw. Veelal is een 
kerkenraad dan continu aan het reageren op pro-
blemen, wat zeer vermoeiend is. Als het geloofsge-
sprek bepalend gaat worden voor de bezinning, dan 
ga je veel meer werken vanuit verlangens en hoop 
die de Heer in het hart legt. Je werkt vanuit het hart/

de kern naar de problemen toe.
Een voorbeeld: hoe ga je om met mensen die afhaken? Als je van-
uit het geloofsgesprek tot bezinning komt, kan dat op de volgende 
manier gebeuren. Een kerkenraad bezon zich naar aanleiding van 
Johannes 7:37-39 op het thema: zelf leven uit de Bron. Eerst werd 
gedeeld hoe men zelf drinkt uit de Bron. Vervolgens kwam de vraag: 

hoe kunnen we ons eigen verlangen en onze zorg over de gemeente 
omzetten naar beleid? Aangezien de kerkgang als een belangrijk 
drinkmoment werd geduid, is er een gemeentebrede bezinning 
gestart met als vraag: waarom ga jij nog naar de kerk? Er werd over 
gepreekt, bezinningsmateriaal aangeboden en op gespreksgroepen 
over doorgepraat. 
Het verlangen en de zorg die vanuit het geloofsge-
sprek (C) naar boven kwamen, werden via bezin-
ning (B) omgezet in activiteiten (A).

A. Activiteiten
De methode van ‘Leven uit de Bron’ werkt toe naar 
concrete activiteiten. Wat daarbij van belang is, is 
dat ze opkomen vanuit het geloofsgesprek en de 
bezinning. Geen paniekvoetbal, maar structureel 
nadenken over wat je wel en niet gaat doen in de gemeente. Door 
activiteiten te verbinden aan het geloofsgesprek en de bezinning 
creëer je draagvlak in de kerkenraad en later ook in de gemeente.

Als we 
luisteren 
naar elkaar 
ontstaat er een 
boeket waar 
we samen 
van mogen 
genieten

Via geloofsopbouw 
naar 
gemeenteopbouw

Door activiteiten 
te verbinden aan 

geloofsgesprek en 
bezinning creëer je 

draagvlak

Leven uit de Bron
De achterliggende visie van 
‘Leven uit de Bron’ is dat ge
meenteopbouw alleen mogelijk 
is via geloofsopbouw. Geloofs
opbouw vindt bij uitstek daar 
plaats waar het geloofsgesprek 
inhoud krijgt in allerlei vormen 
binnen de gemeente. Door sa-
men te drinken uit de Bron van 
het evangelie en van daaruit 
met elkaar ervaringen, inzich-
ten en vragen te delen, groeien 
mensen op drievoudige wijze: in 
hun relatie met God, met elkaar 
als gemeente en met de samen-
leving. Dit drievoudige groeipro-
ces wordt vertaald in allerlei ac-
tiviteiten binnen en buiten de 
gemeente. Hierbij wordt de ge-
meente niet als een organisatie 
maar als een lichaam gezien. In 
de organische gemeentestruc-
tuur die hieruit voortvloeit, is de 
gemeente opgebouwd uit klei-
nere eenheden, die hun specifie-
ke bijdrage leveren aan het ker-
kelijk leven en beleid.
De methode van ‘Leven uit de 
Bron’ is in een proces van jaren 



3130

Leven uit de Bron

B I J B E L S T U D I E

Gods criteria voor een koning
“Laten we een koning aanstellen” (Deut. 17:14)

Als we het over leiderschap hebben binnen de kerk, dan zoe-
ken we al snel teksten uit het Nieuwe Testament. Ook het 
Oude Testament kent een interessante tekst met eigenschap-
pen van een leider: Deuteronomium 17:14-20.

Deze tekst gaat over de voorwaarden voor een toekomstige koning. 
De eisen zijn als volgt:
1.	 God kiest hem uit;
2.	 hij moet iemand uit het volk zijn;
3.	 hij mag geen paarden houden;
4.	 hij mag geen grote harem hebben;
5.	 hij mag geen grote rijkdom verwerven;
6.	 hij moet een afschrift maken van de wet.

De cultuurverschillen met nu zijn op het eerste gezicht misschien erg 
groot, maar de principes achter deze tekst zijn nog altijd relevant.
1.  Het volk mag een koning aanstellen die God kiest. Want God kijkt 
naar andere eigenschappen dan wij mensen. Het is belangrijk dat 
wij ook met Gods ogen leren kijken naar mogelijke leiders in de kerk. 
Dat het anders werkt, maken de volgende criteria wel duidelijk.
2.  Het moet iemand uit het volk zelf zijn, meer nog, hij moet “uit het 
midden van uw broeders” komen (Deut. 17:15 HSV). Hij is een broe-
der en dus gelijk aan de andere Israëlieten. Ook vers 20 benadrukt 
dat een koning zich niet moet inbeelden meer te zijn dan anderen.
3.  De paarden staan voor militaire macht. Een koning moest niet 
vertrouwen op menselijke macht, maar op Gods macht.
4.  Het verbod omtrent de vrouwen gaat om de politieke banden 
met andere volkeren. Het gevaar was ook dat de vrouwen hun eigen 
goden zouden meenemen en zo de koning konden verleiden.
5.  Als laatste is het verboden om veel goud en zilver op te hopen. 
Dat is enerzijds een bescherming tegen de uitbuiting van het volk 
en anderzijds tegen de hebzucht van de koning zelf.
Door deze drie verboden was het duidelijk dat God een koning wilde 
die alleen op Hem vertrouwt.
6.  Wat de koning juist wél moet doen, is een afschrift maken van de 
wet en deze bij de hand houden voor dagelijkse studie. “Zo leert hij 
ontzag te hebben voor de Heer, zijn God.”
Een leider volgens Gods criteria, die alleen op Hem vertrouwt, zich 
nederig opstelt en Gods Woord dagelijks bestudeert. Dat lijkt me een 
uitstekend beginpunt om over geestelijk leiderschap na te denken.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba (Bolivia) 
en geeft les aan het Theologisch Seminar.

Janita 
Geertsema

Ds. Jelle de Kok is predikant-toeruster en gecertificeerd trainer van 
‘Leven uit de Bron’. Hij schreef Drinken uit de Bron, een handreiking 
voor kerkenraden om via het geloofsgesprek tot gemeenteopbouw te 
komen (KokBoekencentrum).

ontwikkeld door ds. Marius Noorloos als toeruster. Hij schreef er 
drie boeken over: Leven uit de Bron, Groeien bij de Bron en het net 
verschenen Vruchten van de Bron (KokBoekencentrum). Inmiddels 
heeft de interkerkelijke gemeenteopbouwgroep meerdere gecer-
tificeerde trainers, die predikanten en kerkenraden trainen vanuit 
deze visie en methode. Zie voor meer informatie en verhalen van 
gemeenten www.levenuitdebron.nu.

Veertigdagenpodcast
De veertigdagentijd is een periode van verwonderen en vernieuwen, van verstillen en verminde-
ren. Een tijd om bewuster stil te staan bij de komst van het koninkrijk van God. Dat rijk brengt 
de liefde, schoonheid en vrede waar we zo hartstochtelijk naar kunnen verlangen. Toch voelt dat 
koninkrijk vaak nog als toekomstmuziek. Kunnen we in het hier-en-nu al iets daarvan ervaren en 
delen met anderen?
De podcast 40 dagen hier & nu verbindt jouw dagelijks leven met Gods wereld. De serie biedt een 
afwisselende inhoud, zoals een overdenking, bijbeltekst, verdiepingsvraag, lied of kort gebed. 
Ook krijg je regelmatig een praktische suggestie of een leuke uitdaging.
Meld je aan en ontvang tot en 
met eerste paasdag zes keer 
per week een bericht met een 
link naar de pagina waar je de 
podcast van die dag kunt beluis-
teren. Uiteraard kun je ook luis-
teren via Spotify of je favoriete 
podcast-app. Zie 40dagenhieren-
nu.nl.



3332

Kerkverlating

I M P R E S S I E

Als het thuisgevoel verdwijnt
Studiedag Mij niet meer gezien!

Hayo Wijma

“Er is geen trukendoos geopend, niet gebeden om een opwek-
king maar nuchter en realistisch gesproken over wat kerkverla-
ters beweegt”, schrijft het Nederlands Dagblad over de studiedag 
Mij niet meer gezien! Zes sprekers hebben de aanwezigen, op 15 
november in de Annakapel te Kampen, geïnspireerd. Een dag 
met veel analyse en duiding van kerkverlating, waarbij tussen de 
regels denkrichtingen voor de toekomst doorklinken. In dit arti-
kel geef ik een impressie, want die denkrichtingen zijn relevant 
voor jou als werker in de kerk.

Statistisch gezien krimpen kerken eigenlijk alleen maar –  op wat 
uitzonderingen na. Oorzaken van krimp kunnen verschillen en 
Merijn Wijma, onderzoeker en data-analist bij het Praktijkcentrum, 
heeft die krimp geanalyseerd voor elk kerkverband. Dat onderzoek 
laat zien dat de belangrijkste oorzaak kerkverlating is en dat van 
alle generaties mensen vertrekken. Hun motieven formuleren zij in 
verschillende bewoordingen. De gemeenschappelijke onderstroom 
is dat men zich niet (meer) thuis voelt en op zoek gaat naar een 
ander geestelijk thuis.

Thuisgevoel
Bram de Muynck, bijzonder hoogleraar aan de 
Theologische Universiteit Apeldoorn, kiest daarom 
‘thuisgevoel’ als kernbegrip. Als dat thuisgevoel ver-
dwijnt, is het een kleine stap om te vertrekken. De 
Muynck vergelijkt het met het griepvirus: je kunt het 
al enige tijd onder de leden hebben zonder ziek te 
worden. Maar dan verandert er iets in je omstandig-
heden en krijg je griep. 

Het thuisgevoel wordt bepaald door autonomie, verbondenheid en 
competentie:
•	 Autonomie –  Ieder mens, ook ieder gemeentelid heeft de ruimte 

om te kiezen. De vraag is hoeveel ruimte er in de gemeente is voor 
jouw opvattingen en keuzes, ook als die afwijken van andere.

•	 Verbondenheid – Ieder mens heeft behoefte om gezien, gehoord, 
vertrouwd en erkend te worden. Hoe gaat het met de verbon-
denheid als jij andere keuzes maakt? Blijft er een goede relatie 
als jij kritische vragen hebt? 

•	 Competentie –  Thuis doe je mee en zet jij je in, al ruim je maar 
de vaatwasser in en dan niet alleen je eigen spullen. Maar hoe 
ben je nodig in de kerk? Welk beroep wordt er gedaan op jouw 

Thuis doe je mee  
en zet jij je in

Diaconale dag op 21 maart
Bewogen in beweging is het thema van de landelijke diaconale dag 
(voorheen diakenendag). Is jouw kerk een plek waar alle aspecten 
van het leven liefdevol gedeeld worden, of valt er nog wel wat winst 
te behalen? Tijdens de landelijke diaconale dag willen we ontdek-
ken wat diakenen kunnen 
betekenen op weg naar een 
kerk met hart voor iedereen. 
We kijken naar de diaken als 
verbinder, die samenwerkt 
met pastoraal of diaconaal 
bezoekers, ouderlingen en 
de predikant.
Dit thema gaat niet alleen de diakenen aan. Mooi dus als je deze 
dag bijwoont sámen met bijvoorbeeld wijkdames, bezoekbroeders, 
ouderlingen en je predikant. We hebben elkaar nodig, want een kerk 
zonder bloeiend diaconaat is geen kerk! Het programma is geva-
rieerd en de workshops beloven boeiend te worden. Hoofdspreker 
is André Rouvoet. De diaconale dag wordt gehouden op zaterdag 
21 maart bij GSG Guido in Amersfoort. Meer informatie vind je op 
www.diaconaledag.nl. Hier kun je je ook aanmelden.

Zo’n vakantie
Heb jij al vakantieplannen? Misschien heb je je vakantie al wel 
geboekt! Vakantie is voor velen het moment om even helemaal op 
adem te komen. Maar niet iedereen kan zich een vakantie veroor-
loven. Stichting Zo’n vakantie wil mensen die door hun financi-
ële situatie niet op vakantie kunnen graag een kosteloze vakantie 
bezorgen. Daarvoor heeft Zo’n vakantie de beschikking over een 
aantal caravans en vakantiehuisjes op campings in Nederland. De 
caravans zijn ingericht voor ongeveer vier tot zes personen. Daar-
naast is het mogelijk om via de stichting een kampeerplek te reser-
veren, zodat iemand met de tent op vakantie kan. 
Ken jij als diaken iemand die steeds de eindjes aan elkaar moet kno-
pen? Iemand van wie het inkomen bestaat uit een minimumloon 
of -uitkering? Iemand die door de kosten van ziekte, schoolgaande 
kinderen of bijvoorbeeld een bedrijf, feitelijk van een minimumin-
komen moet rondkomen? 
Neem dan gerust contact op met 
Zo’n vakantie via www.stichting-
zonvakantie.nl. Aanmeldingen 
moeten voor 31 maart binnen zijn.



34 35

KerkverlatingKerkverlating

Betrokkenheid
Marijn Vlasblom is docent aan het Baptisten 
Seminarium in Amsterdam en heeft onderzoek 
gedaan naar de betrokkenheid van gelovigen bij de 
gemeente. Je leven leven is als slenteren door een 
groot winkelcentrum. Door nieuwe media ontdek 
je dat de beste preken niet in je eigen gemeente te 
vinden zijn, maar op YouTube of als podcasts. Als je 
in je eigen gemeente de diensten live uitzendt dan heb je meer dan 
honderd kijkers: niet alleen de zieken, maar ook jongeren die vanuit 
hun bed de livestream aanzetten.

Dat maakt ‘Believing without belonging’ mogelijk. Want als we altijd 
zo ingestoken hebben op jouw persoonlijk geloof, jouw persoonlijke 
bekering, jouw persoonlijke relatie met Jezus, waarvoor heb je dan 
nog een gemeente nodig? Dan kun je toch net zo goed gelovig zijn 
zonder de anderen? 

Vlasblom verwijst naar McLaren die vier fasen van geloofsontwik-
keling onderscheidt:
1.	 Simplicity: kinderjaren, eenvoud, veilig/onveilig, waar/onwaar;
2.	 Complexity: tienerjaren, zoeken naar hoofdlijn;
3.	 Perplexity: jongeren, de wereld is groot en moeilijk te begrijpen, 

autoriteit maakt plaats voor authenticiteit, zoeken naar simpele 
antwoorden op moeilijke vragen;

4.	 Harmony: de fase waarin iemand zich het geloof eigen maakt.

Waarvoor heb je  
nog een gemeente 

nodig?

De studiedag 
Mij niet meer 
gezien! werd 

gehouden in de 
Annakapel te 

Kampen 

©
 D

ick Vos

competenties? Zeker als die wat verder weg 
liggen van ‘wat je gewend bent’? 

Niet nodig zijn, zich niet ingeweven voelen 
en zich niet gehoord voelen, zijn drie facto-
ren die het thuisgevoel van mensen nega-
tief beïnvloeden. De Muynck tekent bij het 
begrip ‘thuisgevoel’ aan:
•  Thuis is het niet altijd veilig. De bood-
schap is niet: “Creëer een thuis(gevoel) voor 
mensen!”, maar de boodschap is: “Zacheüs, 
ik moet vandaag in jouw huis zijn”. Denken 
over thuisgevoel vraagt de bereidheid om te 

denken van boven naar beneden. 
•	 Naast thuisgevoel is betekenis belangrijk. Betekenis wordt met 

woorden en vooral in de praktijk overgedragen. Zijn praktijken 
van kerk-zijn wel betekenisvol genoeg?

Geloofsontwikkeling
Ronelle Sonnenberg, universitair docent Youth Ministry aan de 
Protestantse Theologische Universiteit, maakt onderscheid tussen 
kerkverlating en geloofsverlating. De toekomst moet uitwijzen of 
kerkverlaters hun geloof behouden. Gebaseerd op Warum ich nicht 
mehr glaube (2015) noemt ze vier redenen voor kerkverlating:

•	Intellectueel: ik kan deze god of deze bijbel niet 
geloven;
•	Identiteit: de vormen van geloven die ik gewend 
ben, passen niet (meer) bij wie ik ben;
•	Moraal: ik voel me onvrij door de heersende moraal 
in deze gemeente;
•	Godsbetrekking: een verstoorde verhouding tot 
God, door ‘groot lijden’ kan ik God niet meer aan-
vaarden.

Sonnenberg deelt enkele denkrichtingen over kerk-zijn en jongeren:
•	 Leg het juk van de toekomst niet (alleen) bij jongeren: je moet ze 

niet doodknuffelen maar ook niet verantwoordelijk houden voor 
de toekomst van de kerk.

•	 Veel onderzoek gaat over kerkverlating, maar geloof en kerk-zijn 
zijn een opdracht en gave. Interessant zou zijn om te onderzoe-
ken: waarom geloven mensen eigenlijk (nog) en waarom blijven 
ze (nog) en dragen ze bij aan kerk-zijn? 

•	 Hecht grote waarde aan gemeenschap en goede relaties waarin 
de Bijbel relevant gemaakt wordt voor het leven van alledag. 
Help (jonge) mensen in het ontwikkelen van gedrag dat past bij 
een kerk die relevant is voor de wereld: in liturgie, in levensstijl, 
in praktijken.

•	 Identiteit ontwikkelen speelt zich af tussen relatie en persoon-
lijkheid. Hoeveel ruimte krijgen (jonge) mensen hiervoor in de 
kerk? Lukt het kerken om daarbij niet alleen te denken in termen 
van ‘kerk op zondag’ maar ook te denken in ‘kerk voor door de 
week en voor de wereld’?

Voel jij je thuis 
in de kerk?

De toekomst 
moet uitwijzen of 
kerkverlaters hun 
geloof behouden



36 37

KerkverlatingKerkverlating

Machteloosheid: kerkverlating en oorzaken die daaraan ten grond-
slag liggen, zijn niet makkelijk op te lossen. Schaeffer pleit voor 
ruimte waarbinnen machteloosheid gedeeld kan worden. Waar-
in mensen hun verdriet, hun geschoktheid, faalervaringen en 
moedeloosheid kunnen delen. Kerkverlating is vaak een reactie op 
het streven naar eenvormigheid: “Voor mijn manier 
van geloven was hier geen plaats”. Ruimte voor ver-
scheidenheid biedt de mogelijkheid om God aan het 
werk te zien, ook als het anders is dan jij gewend 
bent. 
Ruimte is een randvoorwaarde maar niet de kern. 
Binnen ruimte kan hoop ontstaan. Hoop, dat is je 
laten dragen door iemand die groter is dan jijzelf. 
Hoop vraagt om terugkijken en vooruitkijken. Je 
herinneren wat er is gebeurd en dat Hij daarbij 
was, helpt en inspireert om vooruit te kijken naar de toekomst van-
uit vertrouwen dat Hij erbij zal zijn. Tot aan de voltooiing van de 
wereld. Zulk vooruitkijken vraagt om praktijken waarin we trouw 
blijven vieren, samenkomen, getuigen, dienen, doordenken, doorle-
ven en delen. Dat is geen project maar een weg van samen zoeken, 
tasten en delen. 
Deze denkrichtingen zijn relevant voor jou in je rol als ambtsdra-
ger, voor jullie als kerkenraad of leiderschapsteam. Hoe die relevant 
zijn, dat werk ik graag uit in een volgend nummer van Dienst.

Hayo Wijma is docent Praktische Ecclesiologie, Methodologie en Per-
soonsvorming aan de Theologische Universiteit Kampen. Daarnaast is 
hij adviseur en onderzoeker voor het Praktijkcentrum en bereidt hij een 
promotiestudie voor over ambtelijke leiding aan gemeenten in sterk ver-
anderende omstandigheden.

Hans Schaeffer 
(links) en 

Stefan Paas 
(rechts) waren 

twee van de 
sprekers over 
kerkverlating 

©
 D

ick Vos

Ruimte om verdriet, 
geschoktheid, 

faalervaringen en 
moedeloosheid te 

delen 

Vlasblom merkt op dat de meeste kerken in hun aanbod niet ver-
der komen dan fase 1 en 2. En wat nog meer impact heeft: vroe-
ger doorliepen mensen fase 1 en 2 tot hun dertigste of veertigste. 
Nu komen mensen al op hun elfde of twaalfde levensjaar in fase 3 
terecht. Kerken of dominees hebben daar geen antwoord op. Vooral 
millennials komen op steeds jongere leeftijd in aanraking met een 
grote, complexe wereld waarin meerdere visies op het goede leven 
bestaan. Voor hen is de vraag naar ‘het goede leven’ en de plaats 
van lijden daarin bijzonder prangend, maar die wordt nauwelijks 
in een eigentijdse context beantwoord. Dat zou goed kunnen in de 
liturgie: niet alleen succesverhalen maar ook ruimte voor pijnpun-
ten, eerlijke verhalen of zelfs falen, om daarin de waarde van geloof 
en God te ontdekken. 

Omgekeerde wereld
Stefan Paas, hoogleraar missiologie aan de Vrije Universiteit en 
aan de Theologische Universiteit Kampen, reflecteert op ‘kerkver-
lating’ vanuit missionair perspectief. Meestal wordt dit perspec-
tief gekozen als ‘de rest niet meer werkt’ –  bij problemen wordt 
de kerk missionair. Maar dat is de omgekeerde wereld: God wil 
wonen onder mensen, de kerk is dus óf missionair óf geen kerk. 
Kerkverlating laat zien dat mensen nee kunnen zeggen tegen het 
evangelie. Dat is niet nieuw. In Johannes 6 lezen we dat Jezus het 
goede nieuws verkondigt en hoe bijna alle leerlingen weglopen. 
“Willen jullie liever niet ook weggaan?”, vraagt Hij aan de twaalf. 
In plaats van ‘Welkom!’ kun je beter ‘Weet je het zeker?’ boven je 
kerkdeur zetten! Kerkverlating brengt de kerk terug naar het ‘nor-
male’ patroon. Onze wereld is lang doordrenkt geweest van kerke-
lijk leven, maar ook toen waren er mensen die er maar een beetje 
bij hingen. Vroeger was christendom normaal, nu zijn kerken in de 
minderheid.

Er is niets vanzelfsprekend aan christen-zijn: ze 
geloven rare dingen, zijn meestal niet hip en beste-
den hun tijd aan wonderlijke zaken. Kleine groepjes 
mensen die bidden, zegenen en goede dingen doen. 
Die hun tijd en aandacht opofferen voor anderen en 
voor hen bidden. En dat de niet-gelovige of het hele 
gezin in de gelovige geheiligd is, dat begrijpen wij 
niet in onze hyperindividualistische samenleving. 
In zo’n levensbeschouwing is kerkverlating drama-
tisch, maar wat als God een verbond sluit met een 

gemeenschap, een gezin? Dan kan de gemeenschap zachtmoedig 
en met respect bidden, troosten, vieren, zegenen en helen. Omdat 
relaties niet puur individueel zijn, maar God iets met gemeen-
schappen heeft en doet.

Machteloosheid, ruimte en hoop
Hans Schaeffer is hoogleraar Praktische Theologie, die praktijken 
van kerk-zijn doordenkt om deze waar mogelijk te verbeteren. 
Hans geeft drie kernwoorden mee: machteloosheid, ruimte en 
hoop.

Christenen geloven 
rare dingen, zijn 
meestal niet hip en 
besteden tijd aan 
wonderlijke zaken



39393938 3938

V R A A G  &  A N T W O O R D

De wijsheid van de groep
Hoe werkt Deep democracy en is het bruikbaar in de kerk?

Wie niet gehoord 
wordt, gaat op 

termijn saboteren

Jannet de 
Jong

Diversiteit is een zegen, schreef ik in Dienst 2 van 2019. Diversi
teit biedt ruimte om met elkaar in gesprek te gaan. Een metho-
diek die we in de afgelopen jaren bij het Praktijkcentrum 
hebben gebruikt, is bekend onder de term Deep democracy. 
Ik kreeg hier een aantal vragen over, hieronder worden ze 
beantwoord.

V R A A G
Kun je uitleggen hoe de methode Deep democracy werkt?

A N T W O O R D
Deep democracy heeft als kern dat besluiten en gesprekken ver-
rijkt worden als iedereen die meebeslist gehoord wordt. De focus 
ligt op verbinding, goede relaties, en ruimte voor de ander. Kerken-
raden die zich deze methodiek eigen maken, zijn gericht op inclu-
sieve besluitvorming, samenwerking en duurzame verandering. Zij 
dienen elkaar en de gemeente en zijn daarmee voorgangers in het 
omgaan met diversiteit. Wanneer iedereen gehoord wordt (‘de wijs-
heid van de groep’), komen zoveel mogelijk overwegingen en argu-
menten op tafel en ontstaat ruimte om ook weerstanden of tegen-
stellingen te bespreken. Zo wordt een te nemen besluit veelzijdig 
belicht en breed gedragen.

Deep democracy veronderstelt dus dat binnen de groep die beleid 
maakt en besluiten neemt, de nodige inzichten en argumenten 
aanwezig zijn; ze worden echter niet altijd zichtbaar. Er zijn aller-
lei redenen denkbaar: onuitgesproken machtsposities bijvoorbeeld 
(als de voorzitter/predikant/… iets inbrengt, spreken we hem niet 
tegen). Of: als je het voorstel niet gelezen hebt, kun 
je beter zwijgen. Of: de vorige keren werd er niet 
naar me geluisterd, dus ik zeg nu maar niets meer. 
Wie niet gehoord wordt, gaat op termijn saboteren: 
hij zal zich op een of andere manier terugtrekken 
uit het gesprek. En dat is, zo stelt Deep democracy, 
verlies van kostbare wijsheid.

Hoe geef je zoveel mogelijk ruimte aan de wijsheid van de groep? 
Er gelden enkele vuistregels voor een gesprek vanuit Deep demo-
cracy:
1.	 Niemand van de groep heeft de waarheid in pacht. Alleen onze 

eigen kennis is niet genoeg om met de complexe realiteit om te 
gaan. Gezamenlijke vragen los je niet alleen op.

2.	 De relatie staat centraal: naast je taak in deze groep ben je ook 

Kind en avondmaal
“Ik hou toch ook van Jezus, waarom mag ik dan geen avondmaal 
vieren?” Heel wat ouders worstelen met dit soort vragen van hun 
kind. En ze gaan ermee naar de voorganger of ouderling: waarom 
mag het eigenlijk niet, kunnen jullie het de kinderen uitleggen?
Hoe je denkt over ‘kind en avondmaal’ heeft alles te maken met 
je visie op geloven. Wanneer is geloof ‘goed genoeg’? Is ons geloof 
groter dan dat van een kind? Is er een bepaalde mate van kennis of 
volwassenheid in geloof nodig voordat je volledig kunt deelnemen 
aan alle aspecten van het kerkelijk leven? Wat zegt de Bijbel daar 
eigenlijk over?
Het heeft ook te maken met je visie op de plek van de jeugd in de 
kerk en met je visie op het avondmaal. Wat vier je daar eigenlijk? 
En voor wie heeft dat betekenis? Daarnaast sta je als kerk in een 
bepaalde traditie en vraag je je af welke waarden er vanuit deze tra-
ditie zijn doorgegeven over dit onderwerp. Hebben kinderen nooit 
toegang tot het avondmaal gehad? Hoe heeft zich dit ontwikkeld? 
Een aantal kerken heeft het Praktijkcentrum gevraagd om mee te 
denken over deze vragen en een bijdrage te leveren aan een confe-
rentie hierover. Ingrid Plantinga heeft zich daarvoor verdiept in de 

pedagogische aspecten van kinde-
ren en avondmaal. Ze heeft een van 
deze kerken begeleid in een traject 
van toewerken naar het vieren van 
het avondmaal met oud en jong. 
Wil jouw kerk zich bezinnen op dit 
thema? Neem dan contact op: iplan-
tinga@praktijkcentrum.org.

Trainingstour over jeugdwerk
Er wordt veel georganiseerd voor kinderen en jongeren in de kerk. 
Dat is waardevol, maar het jeugdwerk kan zomaar een op zichzelf 
staande geloofsactiviteit worden, los van de geloofsgemeenschap 
als geheel.
Het is essentieel voor een geloofsgemeenschap dat jong en oud 
elkaar ontmoeten, van elkaar leren en met elkaar in gesprek zijn. 
Maar hoe doe je dat dan? Samen met het NGK Jeugdwerk en CGJO 
organiseert het Praktijkcentrum de 3G Trainingstour To get there 
young. Voor ouders, jeugdleiders, catecheten, jeugdwerkers, ambts-
dragers en beleidsmakers. Om kennis te delen, te leren van elkaars 
ervaringen en samen te zoeken naar hoe we het jeugdwerk kunnen 
integreren in alle aspecten van gemeente-zijn. De trainingsavon-
den vinden dit voorjaar plaats op vijf locaties. Voor meer informatie: 
www.praktijkcentrum.org.



40 4140 4140 41

mens en aan de anderen verbonden. Het is daarom belangrijk 
om aandachtig naar elkaar te luisteren en ieders inbreng te ver-
welkomen. 

3.	 We leren van elkaar. Soms is dat pijnlijk of ongemakkelijk, als 
iemand iets inbrengt wat je vreemd voorkomt of waaraan je 
nooit hebt gedacht.

4.	 We voeren een trager gesprek. Reflectie op verschillende per-
spectieven is belangrijk om goed te luisteren en leren. Zo wordt 
regelmatig aan een eenmaal voorgesteld besluit gesleuteld om 
wijsheid toe te voegen en het draagvlak te vergroten.

5.	 Praten en luisteren horen bij mensen. Monologen, elkaar onder-
breken en het zwijgen opleggen lijken te passen bij bepaalde 
posities, maar doen geen recht aan goede relaties waarin ver-
binding en ruimte voor de ander centraal staan.

V R A A G
Deep democracy is ontwikkeld in Zuid-Afrika om na de 
afschaffing van de apartheid op een constructieve wijze met 
verschillen te leren omgaan. Dat klinkt inspirerend! Kun je 
daar iets over vertellen?

A N T W O O R D
Na de afschaffing van de apartheid moesten alle 
partijen op een of andere manier wennen aan hun 
nieuwe situatie. Wie heeft de macht en waarom? 
Hoe nemen we elkaar serieus in onze besluitvor-
mingsprocessen en hoe oefenen we ons daarin? 
Greg en Myrna Lewis werd gevraagd om een groot 
bedrijf hierbij te helpen. Zij maakten voor hun 
werkwijze gebruik van de inzichten van psycholoog Arnold Mindell, 
die benadrukte dat we voor duurzame verandering naast de nodige 
feiten en inzichten ook onze diepste emoties moeten raadplegen. 
Die vertellen over wat een te nemen besluit met ons doet en hel-
pen ons om weerstanden te doordenken en te benutten. Juist in een 
complexe werkelijkheid waarin tegenstellingen en soms ook span-
ningen ervaren worden, kan Deep democracy daarom van dienst 
zijn.

V R A A G
Kun jij op basis van jouw ervaring met Deep democracy aange-
ven in hoeverre de oosters religieuze achtergrond meekomt 
in de methode? Zie jij elementen die schuren met ons christe-
lijk geloof?

A N T W O O R D
Het boek The Leader as Martial Artist –  An Introduction to Deep 
Democracy vormt de inspiratie voor een praktische methode. Myr-
na Lewis neemt niet alles van Arnold Mindell over, maar er schuurt 
wel iets. En dat is het idee dat alle gedachten, meningen, emoties 
en gedragingen wijsheid in zich dragen en dat het antwoord of 
meest wijze besluit al in de groep aanwezig is. Wij verwachten onze 
wijsheid ten diepste niet van onszelf. In ons gesprek moet daarom 
altijd de stem van de Ander meeklinken. Hij kent ons door en door. 
We zullen bij het inbrengen van emoties, gedachten en meningen 
dan ook bereid moeten zijn om dat voor het aangezicht van God te 
doen. Waar zit mijn en jouw weerstand en leidt dat tot wijsheid of 
tot eigenwijsheid?

V R A A G
Kun je aangeven wat jij juist als christen waardeert in de 
methode? 

A N T W O O R D
Er zitten, denk ik, heel christelijke elementen in. Allereerst het ver-
trekpunt dat we elkaar nodig hebben om te groeien in wijsheid 
en samen goede besluiten te nemen. Dit doet mijns inziens recht 
aan de gemeenschap van gelovigen, die erkent dat zij in zichzelf 

Naast feiten en 
inzichten moeten 

we ook onze diepste 
emoties raadplegen



42 4342 4342 43

niet volmaakt is en elkaar tot hand en voet mag zijn. Als vanzelf 
dringt zich de gedachte aan Filippenzen 2:3-4 op: “Handel niet uit 
geldingsdrang of eigenwaan, maar acht in alle bescheidenheid de 
ander belangrijker dan uzelf. Heb niet alleen uw eigen belangen 
voor ogen, maar ook die van de ander”.

Deep democracy vraagt je om je eigen waarheid 
even opzij te zetten en te buigen naar de ander. Het 
is een methode die je laat oefenen in nederigheid. 
Dan zul je meteen merken hoe moeilijk dat is en 
dat ook jij soms je eigen overtuiging verbloemt met 
christelijk klinkende argumenten. Laat je bevragen 
op de kern van de zaak! 

Paulus vervolgt in Filippenzen 2 met een aanmoedi-
ging: “Laat onder u de gezindheid heersen die Chris-

tus Jezus had”. Ik wens ons allen toe dat we in het gebruik van deze 
en andere besluitvormingsmethoden die gezindheid herkennen. 

Stappen van Deep democracy
1.	 Verzamel alle invalshoeken. Nodig iedereen uit om zijn of haar 

mening, idee en invalshoek te delen. Let op, dus ook de ideeën 
die haaks staan op die van jou! Dit vraagt om een onbevoor-
oordeelde, luisterende houding: met werkelijke interesse 
luisteren naar anderen. 

2.	 Zoek actief naar ‘het alternatief’, naar de afwijkende mening. 
Terwijl we ideeën met elkaar delen, tekenen zich vaak al voor-
stellen af. De neiging is om tot besluitvorming over te gaan. 
Maar met Deep democracy vraag je expliciet of iemand nog 
een heel ander idee heeft.

3.	 Bespreek ‘het alternatief’. Als iemand een nieuw perspectief 
inbrengt, kan dat worden ontvangen met gezucht: “heb je 
hem weer” of “we waren bijna rond!”. Voorkom dat mensen 
alleen komen te staan door te vragen wie zich (deels) herkent 
in het nieuwe voorstel. Wanneer duidelijk is dat er enkele 
voorstellen zijn, wordt er gestemd. Bij een duidelijke meer-
derheid breng je het gekozen voorstel in de praktijk. In dat 
geval ga je naar stap 4.

4.	 Voeg de wijsheid van de minderheid toe. Nu ga je de personen 
langs die voor een ander voorstel hebben gestemd. Vraag 
wat ze nodig hebben om met het meerderheidsbesluit mee 
te gaan. Deze minderheidswijsheid wordt vervolgens toege-
voegd aan het besluit. Het gekozen voorstel, met de aanvul-
lingen van de minderheid, breng je opnieuw in stemming. 
Mocht het niet lukken om de stemming rond te krijgen, dan 
is de kans groot dat er onder water iets speelt wat het pro-
ces frustreert. Iets wat belangrijk is om te zeggen, maar niet 
wordt uitgesproken. 

5.	 Duik in de onderstroom. In deze stap spelen emoties een rol. 
Vraag aan de groep om gezamenlijk te kijken naar wat er zich 
onder de waterlijn afspeelt. Deep democracy reikt je een aan-
tal technieken aan.

Jitske Kramer, Deep democracy – De wijsheid van de minderheid, 
Uitgeverij Thema, www.deepdemocracy.nl.

Want dienend luisteren kunnen we alleen als we onze naaste leren 
liefhebben. En de wijsheid van de groep, die zulke mooie resultaten 
kan opleveren, is niet een wijsheid van onszelf. Ik hoop dat we die 
wijsheid dus ook niet allereerst bij onszelf zoeken, maar er voortdu-
rend om vragen: kom, Heilige Geest, en vervul ons met uw kracht. 
In dat geloof mogen we vertrouwen dat ons met Hem eensgezind-
heid geschonken wordt. 

Jannet de Jong werkt als adviseur voor het Praktijkcentrum. Ze begeleidt 
kerkenraden en gemeenten bij complexe vraagstukken. Jannet is opge-
leid als theoloog, teamcoach en interim-predikant.

Je eigen waarheid 
even opzijzetten  
en buigen naar  
de ander



Terecht
Ik leef van de woorden die U tot mij spreekt
Ze zijn als het brood dat Uzelf voor mij breekt
Als Vriend en als Vader geeft U mij advies
Vol liefde, genegenheid, uiterst precies

Wanneer ik die woorden als keurslijf ervaar
Ze onder ‘wat moet’ of ‘wat beter is’ schaar
Dan mis ik uw blik die niet hard is maar zacht
En dus de intentie, verliest het zijn kracht

Want U wilt het goede, het beste voor mij
En wat ik ook meemaak, U loopt aan mijn zij
En wat me dan ook in de war maakt of blind
U legt me vol zorg uit wat U daarvan vindt

Ik leef van die woorden, ze kloppen altijd
Soms ben ik heel even de juiste weg kwijt
Maar, Heer, blijf me vinden, door wat U me zegt
Dan weet ik: met U kom ik altijd terecht!

Anne Lies Mossel-de Kievit

©
 H

ans Buurm
an


