TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

De samensmelting

Vragen en antwoorden bij e?r?ﬁ'fdrding GKu en NGK

Y -~ ’
Pastoraat: geneging van oud geer = | 1\_
Bindingsangst, noodverband o rkuerband? y
Meedenken over eerste versie nieutse kerkorde
""--.__________‘_ L

%]

3|2019



Inhoud

INTRODUCTIE

INTERVIEWS

HANDREIKING
COLUMN
BEZINNING

MEEDENKEN OVER EERSTE VERSIE

MISSIONAIRE WERKCONFERENTIE
SPIEGEL

PRAKTIJKCENTRUM

BIJBELSTUDIE

BOEKBESPREKING

DIACONAAL STEUNPUNT

GEDICHT

M .’.
Diensti
67e jaargang
nummer 3,2019

Dienst biedt concrete
toerusting en ondersteuning
aan ambtsdragers en andere
werkers in de kerk, gericht
op de dagelijkse praktijk

van pastoraat, diaconaat,
gemeentelijk functioneren
en gemeenteopbouw.

Dienst verschijnt vier keer per
jaar.

Redactie

Gienke Boersma-Vreugdenhil
Kees van Dusseldorp,
hoofdredacteur

Anko Oussoren

Derk Jan Poel

Peter Sinia

Jacqueline van der Ziel-Visser,
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie
kan via de website:
www.blad-dienst.nl.

Administratie

Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708

1100 DE Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en
adreswijzingen schriftelijk of

per e-mail aan de administratie
doorgeven.

Abonnementsgeld te voldoen na
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 12,45 per jaar.
Blokabonnement vanaf 10 ex.:
€780 perjaar.

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2019 - uitgave van Buijten &
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

De samensmelting

Contouren

Langzaamaan worden de contouren zichtbaar van de kerk zoals die
metde eenwording vorm zou kunnen krijgen. Niet alleen plaatselijk,
maar ook landelijk groeit de samenwerking, zoals bij de opleiding
van predikanten. Contouren worden ook zichtbaar in de rappor-
ten en voorstellen van deputaten en landelijke commissies. Meest
in het oog springend zijn het werk van de gezamenlijke regiegroep
en de voorstellen voor een toekomstige kerkorde. De vraag die in dit
nummer van Dienst centraal staat, is wat de samensmelting bete-
kentvoorambtsdragers en andere werkers in de plaatselijke kerken.

Vragen

Erleven rondom de eenwording allerlei vragen waaruit zorg spreekt,
maar ook interesse en verlangen. In de wandelgangen van beide ker-
ken pikten we vragen op over de gevolgen van een samengaan voor
de lokale kerk. Die vragen legden we voor aan verschillende mensen
die dicht bij het vuur zitten. We bundelden deze mini-interviews
tot een informatief artikel. Fundamenteel in onze tijd lijkt de vraag
wat tiiberhaupt de waarde van het kerkverband nog is; Leon van den
Broeke gaat er in een apart artikel op in. Wij vroegen Rob Vreugden-
hil, als lid van de commissie Toekomstige Kerkorde, de belangrijkste
consequenties van deze concept-kerkorde te beschrijven. Melle Oos-
terhuis speelde als predikant in Ede een belangrijke rol in het har-
monieuze proces van eenwording met onder meer de rehabilitatie
van dominee Roukema. Als voorzitter van de laatste generale synode
was hij landelijk bij het fusieproces betrokken. Wij vroegen hem te
schrijven over een pastorale wijze van omgaan met eenwording.

Met deze en de andere artikelen heb je weer een Dienst in handen
die van waarde is voor wie in deze bijzondere tijd mag werken in de
plaatselijke kerk.

Peter Sinia



INTERVIEWS

Je moetnietin de viam willen kijken wanneer er gelast wordt.
Alleen met een beschermende bril kan een lasser zien hoe
het werk van samensmelten vordert. Toch konden we het als
redactie niet laten om te kijken hoe het proces van samen-
smelten van GKv en NGK verloopt. We hoorden verschillende
vragen daarover vanaf het grondvlak en in de wandelgangen
van de kerk. De vragen die ons het meest relevant leken voor
ambtsdragers en andere werkers in de plaatselijke kerk, leg-
den we voor aan mensen die het dichtst bij het vuur zitten.

Fuseren
Als er een landelijke fusie komt, ben je dan als plaatselijke kerken
verplicht om te fuseren?

Maaike Harmsen van de Regiegroep Hereni-
ging: “Nee. Alle lokale gemeenten behouden,
netals nuin de twee kerkverbanden, hun eigen
zelfstandigheid. De hereniging (fusie) is in de
eerste plaats bedoeld voor de twee kerkver-
banden. In de handreiking plaatselijke samen-
werking (onderwegnaarikerk.nl) staan alle
mogelijke vormen en fasen van samenwerking.
Het woord ‘fase’ betekent niet datiedereen alle
stappen gaat of moet doorlopen. Wat wel gaat
gebeuren als de hereniging doorgaat: alle loka-
le gemeenten krijgen op hun openbare wel-
komstborden of vlaggen, onderaan de geza-
menlijke ‘achternaam’ van het kerkverband.”

| >
=

Om welke redenen zou je dat wel of niet doen, dat lokaal fuseren?
Harmsen: “Wel fuseren,omdatje als twee kleine gemeenten beter
kunt samenwerken, zoals in beide kerkverbanden
nu ook al gebeurt. Of omdat een kleine gemeente
het anders niet meer alleen redt. Of omdat er al
heel lang samenwerking is op heel veel gebieden.
Voorbeelden van kleine gemeenten die samengin-
gen met een grote gemeente uit het andere kerk-
verband zijn de GKv Nunspeet en de NGK Deven-
ter. Je kunt naar hun ervaringen informeren. Niet
fuseren, omdat alleen al de samenwerking moeite
oplevert. Dan is het goed om eerst met elkaar, en
anderen uit je regio, in gesprek te gaan.”

Alleen met een
beschermende
bril kan een
lasser zien hoe
het werk van
samensmelten
vordert

Lidmaatschap

Als meerdere gemeenten van GKv en NGK bij elkaar in de buurt lig-

gen, volgt er dan een geografische herschikking na

een landelijke fusie? Of zijn de leden vrij om te kiezen

van welke gemeente zij lid willen zijn en hoe zitdat =~ oo
met nieuwe leden door bijuoorbeeld verhuizing?

Jan van Dijk van de Werkgroep Toekomstige
Kerkorde: “Een synode gaat geen grenzen van
plaatselijke gemeenten trekken. En samen kerk-
zijn betekent ook dat je niet tegen de individu-
ele gemeenteleden
zegt: “Zoek het
maar helemaal zelf
uit”. De nieuwe kerkorde laat het
aan de plaatselijke kerken over
hoe ze intern, en met de kerken in
de buurt, met samenwerking en
herschikking omgaan. Dan is het
niet een zaak van kerkenraden
alleen, maar van alle gemeentele-
den met elkaar. Elkaar leren ken-
nen en beelden uit het verleden
laten corrigeren, horen daarbij.
De Regiegroep Hereniging heeft in
2018 alle kerken gediend met een



handreiking plaatselijke samenwerking waarin tal van voorbeel-
den staan hoe je dat kunt doen. Regelmatig maken gemeentele-
den nu al de overstap naar een andere gemeente, bijvoorbeeld
omdat die dichterbij samenkomt of meer biedt aan jeugdwerk.
Het lijkt mij van groot belang dat kerkenraden bij elkaar in de
omgeving samen bespreken hoe je dat goed begeleidt en wat
voor advies je geeft aan nieuwe leden die in de buurt komen
wonen. In de nieuw te vormen regio’s (de nieuwe term voor clas-
sis) zal dat zeker een punt van gesprek zijn. Neem er wel de tijd
voor: na een jaar of vijf kan zomaar blijken dat de vraag haast
vanzelfis opgelost.”

Oecumene

Wij hebben in onze stad contact met
allerlei kerken en werken daar op
verschillende manieren mee samen.
Blijuen zulke kerkelijke contacten
mogelijk na een fusie of komt nu alle
nadruk te liggen op de contacten
tussen GKv en NGK?

Tiemen Dijkema van Deputa-
ten Kerkelijke Eenheid: “Fijn, dat
jullie veel kerkelijke contacten
en samenwerking hebben in jul-
lie omgeving. Het contact tussen
de plaatselijke NGK/GKv zal vast
intensiever worden naarmate het landelijke
proces van hereniging vordert. Die beide rou-
tes — landelijk en plaatselijk — moeten immers
wel gelijke tred houden. Je hoort soms: het gaat
tussen de deputaatschappen en commissies,
en landelijke vergadering en synode nu wel
heel erg snel; de plaatselijke kerken moeten
niet achteropraken. Dat geldt evenzeer voor de
regionale en classicale vergaderingen. Dus stop
energie in het plaatselijke proces met ‘jouw’
NGK of GKv.

De vraag is: blijven andere kerkelijke contacten mogelijk? Ja,
natuurlijk, heel graag. De kerk van Christus is groter dan alleen
GKv en NGK. Tijdens de nationale synode, eind mei dit jaar in Dor-
drecht, hebben enkele tientallen kerkverbanden en geloofsge-
meenschappen plechtig toegezegd dat ze verantwoordelijkheid
voor elkaar willen dragen, en dat ze daarop aanspreekbaar zijn.
We varen niet langer aan elkaar voorbij als schepen in de nacht,
als onbekenden voor elkaar. ‘Aanspreekbaar zijn’ is meer dan
‘op punten samenwerken’ Voer goede geloofsgesprekken, en ga
vooral ook samen zingen, bidden en bijbellezen. Dat is het hart
van kerkelijk samenwerken.”

Jeugdwerk

Kun je op het gebied van het jeugd-
werk al samenwerken, ook als de
fusie nog wat meer tijd nodig heeft?
Hoe zou je dat praktisch kunnen
doen?

Anko Oussoren van het Prak-
tijkcentrum: “In het jeugdwerk
was op verschillende plekken al
samenwerking voordat er over

samengaan werd gesproken. Soms | T

praktisch vanwege het kleine aan- "‘_

tal kinderen of jongeren in één of

beide gemeenten. Soms ook vanuit

de visie dat het voor tieners en jongeren niet uit te leggen is wat
de verschillen zijn. Het jeugdwerk in bijbelklas, catechese en club-
werk is zo al een voorbode van de ophanden zijnde

fusie. Al wordt daarbij ook opgemerkt dat als er

geen fusie tot stand komt de kinderen en jongeren =~ oo .

verloren gaan voor de eigen gemeente. Want als

het jeugdwerk zich concentreert op de zondag, tij-

dens de kerkdienst, dan betekent dit dat kinderen

en jongeren niet naar de ‘eigen’ dienst kunnen.

Er zijn gemeenten die zo gezamenlijk naar het

jeugdwerk kijken. Ik ken een GKv-gemeente waar-

in ze het kinderwerk tijdens de morgendienst gaan

vormgeven zodat het aansluit bij hoe de plaat-

selijke NGK dit doet. Ook weet ik een gemeente

waarin ze langzaam proberen samen te gaan. Het

jeugdwerkis daar een van de eerste concrete aspecten waarin dit
vorm krijgt. Rondom diaconale jongerenreizen zien we dat ker-
ken ook al met elkaar samenwerken. Daaraan doen vaak jonge-
ren uit verschillende kerken mee.”

Financién

Wij betalen als plaatselijke kerk mee aan de lan-
delijke kosten die door het kerkverband worden
gemaakt. Wat zijn eigenlijk de bedragen die nu in de
GKv en NGK plaatselijk worden betaald? En wat zijn
de gevolgen van een kerkfusie voor de hoogte van
die bijdragen?

Peter Koolstra van de Financiéle Commissie
NGK: “Om te beginnen, bij de GKv spreken we
over ‘quota’ en bij de NGK over ‘afdrachten’. Voor
2018 bedroegen de quota (GKv) voor belijdende
leden dertig euro en voor doopleden vijftien
euro (gemiddeld ruim 24 euro per persoon). De
afdracht (NGK) voor 2018 bedroeg circa twintig
euro per persoon (geen onderscheid in soort lid).




Deze bedragen zijn bedoeld als dekking van de centrale kosten,
zoals de predikantenopleiding/theologische universiteit, vor-
ming en toerusting, archief, studiefinanciering steunbehoeven-
de studenten, enzovoort. Maar sommige zaken zijn verschillend
geregeld, zodat vergelijken niet makkelijk is.

Het gevolg van de kerkfusie is dat een en ander
met elkaar in lijn moet worden gebracht. Daarbij
wordt gestreefd naar een geharmoniseerd model
dat geldt voor alle kerken en leden. Uitgaande van
een dalende trend in het ledenaantal en gelijk-
blijvende kosten zou in principe een toename
van de kosten per persoon te verwachten zijn. Op
de meeste kerkelijke uitgaven zal echter, mede
door samenwerking, enige mate van besparing
mogelijk zijn. Hierdoor is de verwachting dat de
genoemde stijging beperkt zou kunnen blijven.
Dit vergt echter nog de nodige nadere analyses en acties van de
commissies, werkgroepen en instellingen die verantwoordelijk
zijn voor de diverse uitgaven.”

In de GKv en de NGK bestaan heel verschillende regelingen voor de
oudedagsvoorziening voor predikanten. Wat betekent landelijk
samengaan van beide kerken financieel voor plaatselijke kerken?

Gerrit Noorman van Vereniging VSE: “De organisatie die bin-
nen de GKv verantwoordelijk is voor de oudedagsvoorziening
van predikanten is Vereniging VSE. De leden van onze vereniging
zijn alle GKv-kerken; zij bepalen het beleid. Zij bepalen ook het
bedrag per gemeentelid dat de kerken jaarlijks afdragen aan VSE.
Deze ontvangen bedragen worden uitgekeerd aan de kerken die
hun emeritus predikanten, weduwen en wezen van predikanten
of arbeidsongeschikte predikant
daarvan betalen. Daarnaast bou-
wen wij met de jaarlijkse afdrach-
tenvermogen op,datwordtbelegd.
VSE bepaalt zelf het beleggingsbe-
leid, maar heeft de uitvoering van
de beleggingen uitbesteed aan een
professionele organisatie die voor
vele bedrijven, organisaties en
instellingen beleggingen verzorgt.
Het doel van de vermogensop-
bouw is ervoor zorgen dat er ook in
de toekomst voldoende geld is om
alle emeritus predikanten te kun-
nen onderhouden.

Tot 2014 hanteerde VSE het omslagstelsel (de kosten die in een
jaar gemaakt worden voor de oudedagsvoorziening worden
met quota in datzelfde jaar binnengehaald). Er werd tot die tijd

1s10yuig ueyyeuol @

slechts beperkt aan vermogensvorming gedaan. Ontwikkelin-
gen binnen en buiten ons kerkverband hebben ertoe geleid dat
vijf jaar geleden besloten is om over te gaan tot het kapitaaldek-
kingsstelsel (vermogensvorming om de kosten van de oudedags-
voorziening ook in de toekomst te kunnen betalen). Dit had als
consequentie dat er extra vermogen moest worden opgebouwd;
door middel van hogere quota zou in 25 jaar tijd het benodigde
geld bij elkaar worden gebracht. Afgelopen juni hebben de ker-
ken besloten de periode met vijf jaar te verkorten
(van de resterende twintig naar vijftien jaar). Deze
verkorting is met name ingegeven door de ver-
wachte verdere daling van het ledental in de GKv.

Onze broeders en zusters van de NGK hebben een

andere oudedagsregeling voor hun predikanten.

Zij hebben zich tien jaar geleden aangesloten bij
Pensioenfonds Zorg en Welzijn en conformeren

zich aan de regels en afspraken van dat fonds. De

NGK hebben geen tekorten uit het verleden. Bij de

NGK betaalt een individuele kerk de pensioenpre-

mie van haar eigen predikant. Als een gemeente geen predikant
heeft, heeft zij deze kosten niet.

Inmiddels zijn ook op dit terrein de fusiegesprekken van start
gegaan. Gezien de grote verschillen tussen de beide regelingen
met betrekking tot onder meer inhoud, (verdeling van) kosten
en mate van flexibiliteit, is dit geen gemakkelijk traject. Daar
komt nog een reglementair aspect bij. Diverse fondsen schrijven
namelijk voor dat als twee organisaties (ook kerken) fuseren, dan
de oudedagsvoorziening geharmoniseerd dient te zijn. Wij bid-
den onze Here om wijsheid en inzicht, ook voor dit aspect van het
fusieproces.”

Plaatselijke
kerken betalen
mee aan de
landelijke
kosten die
door het
kerkverband
worden
gemaakt



10

Liturgie
Zal door het fusieproces de vorm
van de kerkdiensten veranderen?

Anje de Heer van het Steunpunt
Liturgie: “Het zou niet best zijn als
dat niet het geval was. Het fusie-
proces biedt in dit opzicht juist
een grote kans! Ruim vijftig jaar
geleden gingen we uit elkaar. Qua
kerkgeschiedenis stelt vijftig jaar
niet zoveel voor, maar het is lang
genoeg om twee eigen culturen
te doen ontstaan. Het is belang-
rijk om in de gaten te houden
dat het bij het gesprek over ‘de vorm van de kerkdiensten’ gaat
over liturgie. Uit de grond van mijn hart zeg ik dat het bij litur-
gie gaat om ritualiteit, een van Gods prachtige scheppingsga-
ven. Het kiezen van rituelen is niet vrijblijvend. Hoe we omgaan

met rituelen laat zien wat we belangrijk vinden,

toont hoe dnze gezamenlijke relatie met God is.

Als de vorm verandert, verandert de inhoud mee;

"""""""""" : als de inhoud verandert, verandert de vorm mee.

Als kind heb ik de scheiding van 1967 meege-
maakt. Nu vergaderen eredienstdeputaten en
commissieleden van GKv en NGK sinds een jaar
samen, en het Steunpunt Liturgie vergadert altijd
mee. Geweldig, vooral omdat het gesprekken op
gang brengt waarbij luisteren en samen de diepte
in gaan centraal staan. Daar kunnen wij de kerken
mee dienen. Liturgie is het mooiste wat er is. Maar
liturgie is ook kwetsbaar, want ze is onlosmakelijk verbonden
met geloofsbeleving en geloofsbelijden; en dan zo dat het indi-
viduele opgaat in het gezamenlijke (en omgekeerd). Dus: lieve
gemeenten, grijp deze kans aan.”

Missionair & Zending
Welke missionaire projecten hebben beide kerkverbanden en welke
kansen schept samengaan?

Peter Wierenga, missionair consulent NGK/GKv: “Evangelisa-
tie is vrijwel altijd iets wat erbij moet worden gedaan, naast het
gewone kerkelijk leven, meestal door een kleine groep actieve-
lingen. In weinig kerken is een écht gemeentebreed verlangen
om in de buurt actief te zijn in woord en daad. Dat kan ook ver-
legenheid zijn: wie zouden we willen bereiken en hoe dan? Durf
en kan ik dat wel? Niemand zit op ons geloof te wachten! Daarin
zijn NGK en GKv gelijk.

Verschillen zijn er ook. De GKv-gemeenten zijn van de orga-
nisatie en willen verlangen planmatig goed vormgeven. De

NGK-gemeenten zijn meer van
de relatie en het gebed. Van pro-
jectmatige en pionierende initia-
tieven zijn er zo’n twintig stuks in
de GKv en iets van zes in de NGK.
Beide kerken kunnen in samen-
werkingsgemeenten zeker wat
aan elkaar hebben: relatiekracht
en regelkracht die elkaar verster-
ken. Predikanten en pioniers die
meer samen vanuit de gemeente
aan de slag kunnen. Doe mij deze
kerkelijke eenheid, zeker wanneer
deze ‘de wereld’ ten goede komt!”

Hoe is praktisch gezien het zendingswerk geregeld? En wat bete-
kent een samengaan van GKv en NGK plaatselijk en landelijk?

Wierenga: “De laatste jaren is het zendingswerk sterk veran-
derd. Regionale samenwerking staat onder druk, doordat elke
gemeente eigen gemeenteleden (en kinderen en vrienden van)
kent die ergens in de zending actief zijn. En kerken willen tegen-
woordig vaak meer in Nederland zelf aan de slag.
Eris een nieuw zendingsgebied van Vinex- en ach-
terstandswijken. Ook hier is de GKv vaak meer van
de professionele organisatie en de NGK meer van
ondersteuning van de mensen die je kent.

Wat maakt een fusie ingewikkeld bij zending? In
een samenwerkingsgemeente komen van beide
kanten zendingsprojecten en -collecten samen.
Twee keer zoveel als één gemeente gewend is,
vaak te veel om als één gemeente allemaal te blij-
ven ondersteunen. Maar hoe kies je wanneer elk
van die projecten, zendingswerkers en partnerge-
meenten op je steun konden rekenen? Hoe blijf je trouw aan je
mensen en partners en ga je toch verminderen? Een gezamenlij-
ke uitdaging is mensen onder de dertig jaar weer gaan betrekken
bij het zendingswerk. Gebed, meeleven en geld drogen per gene-
ratie meer uit. Ik hoop dat NGK en GKv nu samen gaan nadenken
over hoe ze jongere leden er weer bij kunnen betrekken!”

11



12

Pastoraat

Zoals ook wij...

Geneging van oud zeer

Melle
Oosterhuis

Mensen 3ijn geraakt
in het meest kostbare minste kennisnemen van dit stuk recente kerkge-

in hun leven

Erkenning

Allereerst wil ik erop aandringen de pastorant met zulk oud zeer
serieus te nemen. Rond de breuk in de jaren zestig van de vorige
eeuw hebben zich heel pijnlijke situaties voorgedaan; op kerkelijk
niveau, maar ook in de persoonlijke sfeer. Mensen zijn daardoor
geraakt in het meest kostbare in hun leven en in de heiligste van
hun overtuigingen. Door uitspraken en maatregelen van kerkelijke
vergaderingen, door de bejegening door broeders en zusters in de
Heer, onder wie vaak ook naaste familie. Dat heeft verwondingen
opgeleverd, waarvan de littekens en de pijn door de tijd en ook door
het wegvallen van de verantwoordelijke instanties of personen niet
worden weggenomen. Ze zijn een eigen leven gaan leiden, maar
zijn daardoor niet minder werkelijk. Wie daarin door zijn of haar
ambtsdragers van nu niet serieus wordt genomen, die ondergaat
een herbeleving van het onrecht van toen.

Wil een ambtsdrager die pijn op een geloofwaar-
dige manier serieus nemen, dan moet hij of zij ten

schiedenis. Vergeten en vergeven leidt voor deze
beschadigde broeders en zusters opnieuw tot
beschadiging. Daarentegen voelt het serieus geno-
men worden, heuse betrokkenheid in het oude zeer
als herstel van recht, ook als er van het verleden niets ongedaan
gemaakt kan worden. Daarmee breekt al het eerste licht door het
grauwe wolkendek boven iemands leven.

Genezing van
oud zeer begint
met zelf door
de knieén gaan

Pastoraat

Bevrijding
Maar als er verder niets gebeurt, dan dooft vroeg of laat het doorge-
broken licht weer uit. Dan komt er geen eind aan het oude zeer. Het
blijft als een schaduw het leven van een kind van God versomberen,
met alle risico’s van dien. Vraag is alleen wat er nog te doen valt.
Erkenning van schuld vragen is in de meeste geval-
len niet meer mogelijk. Als ambtsdrager doe je er
daarom goed aan met de pastorant door te denken
over de vraag hoe oud zeer werkelijk genezen kan
worden. Wat leer je daarover uit de Bijbel?

Als ik de Bijbel goed lees, begint dat niet bij excu-
ses van de ander vragen, ook al zou de ander uit-
eindelijk door de knieén gaan. Bevrijding van oud
zeer begint niet met het overwinnen van een ander, het begint bij
de overwinning van jezelf. Zelfoverwinning die zo ver gaat dat je je
eigen verontwaardiging en boosheid overwint. Dat je niet langer in
het onrecht dat jij hebt geleden een rechtvaardiging vindt om je als

UBWLINNG SUBH O

zeer begint bij de
overwinning van

jegelf

13



14

eisende partij boven de ander te plaatsen. Nee, je herkent bij nader
inzien steeds meer van die ander bij jezelf. En ten slotte ga je niet
langer met opgestoken vinger tegen hem tekeer, maar sta je met
een arm om zijn schouder naast hem. Dat leer ik van de Heer Jezus:
niet alleen je bondgenoot, maar zelfs je vijand liefhebben. En dat
kan nog, ook als die ander al gestorven is en die kerkelijke vergade-
ring ontbonden.

Vergeving
Met zelf vergeven is een eerste stap gezet naar vergeving vragen.
Vanuit de herkenning van jezelf als zondaar, naar de erkenning van
eigen fouten. Jezelf meten met de maat waarmee je anderen geme-
ten hebt, ook als het gaat om het oude zeer. De keuzes die je zelf
gemaakt hebt in het kerkelijke conflict, bekijken door de bril van de
ander. De houding die jij hebt aangenomen tegenover broeders en
zusters, familieleden of vrienden. Jouw oordelen, jouw stellingen
en uitspraken, jouw ‘heilig moeten’ Daarmee groei je toe naar het
moment dat je de ander van jouw kant vergeving gaat vragen. Zo
komt het tot heus herstel van de verhoudingen.
Dat leert ook de pastorale ervaring. Het oplossen van conflicten in
families of tussen gemeenteleden gaat niet lukken zolang de strij-
dende partijen primair van elkaar schulderkenning eisen. Verzoe-
ning komt pas tot stand als je onvoorwaardelijk je eigen aandeel
in het ontstane conflict erkent en daarvoor van
de ander vergeving vraagt. Dat is het Godswonder
dat ten grondslag ligt aan heuse verzoening tussen
broeders en zusters van hetzelfde huis.

Herstel

Daarmee breekt dan ook de weg naar boven open.

Want alleen zo kun je bidden zoals Jezus het ons

geleerd heeft. Zo kun je dnze Vader zeggen en ook

die vijfde bede bidden: “Vergeef ons onze schulden,
zoals ook wij hebben vergeven wie ons iets schuldig was”. De bede
die, als je de conclusie van Jezus’ gebedsonderwijs leest, wel het
hart van het Onze Vader lijkt. “Want als jullie anderen hun misstap-
pen vergeven, zal jullie hemelse Vader ook jullie vergeven. Maar als
je anderen niet vergeeft, zal jullie Vader jullie misstappen evenmin
vergeven” (Mat. 6:14, 15).

Oppervlakkig gelezen klinkt het “zoals ook wij ...” als het aandragen
van een goed werk, dat ons het recht geeft om vergeving te vragen.
De catechismus legt hetin zondag 51 uit als een beroep op diezelfde
genadevan God, waardoor de gezindheid van ons hartis vernieuwd.
Ik ben geneigd het te lezen als onderstreping van onze verootmoe-
diging. Het feit dat wij elkaar vergeven laat zien dat wij ons ‘arme
zondaars’ weten, die elkaar véér alles moeten vergeven en verge-
ving vragen voor zoveel wat we elkaar aandoen. Die daarom voor
de troon van onze Vader in zielsverbondenheid bidden: vergeef 6ns
6nze schulden. Dan strekken zondaren samen hun armen uit naar
een vergevingsgrond buiten zichzelf. De rechtsgrond die Christus
door zijn offer aan het kruis voor ons heeft gelegd.

Melle
Oosterhuis,
preses van
de generale
synode GKuv,
in gesprek
met Willem
Smouter,
voorzitter van
de landelijke
vergadering
NGK

Nieuw perspectief

Dan is de Vader rijk in vergeven. Vergeven in de volste zin van het
woord. Ook het ongedaan maken van de schande en het herstel van
de schade van onze zonden.

Daarmee opent zich ook nieuw perspectief voor Christus’ kerkver-
gadering op aarde. Herstel van de schade, die wij door onze kerke-
lijke strijd hebben toegebracht aan zijn naam en rijk. Nieuwe een-
dracht en toewijding aan de bouw van Christus’ kerk. Dan juichen
de engelen in de hemel, tranen in hun ogen. Tranen van blijdschap
om de redding van zondaren en de genezing van oud zeer. Tranen
van geluk om de grootheid van Gods ontferming en om de voort-
gang van de bouw van Christus’ kerk.

Ds. Melle Oosterhuis is als predikant betrokken geweest bij de lokale
gesprekken tussen GKv en NGK in Ede en Kampen, en heeft als voor-
zitter van de generale synode meegewerkt aan de toenadering tussen
beide kerkgenootschappen.

pe|q8eq YdsLoIeWI0RY 15100 2IPUY O

15



Lokale Rerk en kerkverband

Hartelijke verbondenheid onmisbaar

Bindingsangst, noodverband of kerkverband?

Almatine
Leene

Ontwikkelingen in de gereformeerde kerken laten de soms moei-

zame verhouding tussen de lokale kerk en het kerkverband zien, en

ook het gebrek aan zicht op waar het kerkverband voor staat. De

fusie van de GKv en de NGK, maar ook kerkelijke conflicten in deze

en andere kerken, bevragen die relatie en die identiteit. Voor veel
gemeenteleden staat het kerkverband op grote afstand, dat is iets

voor een handvol ingewijden. Zijzelf hebben er niet of nauwelijks Y
mee te maken. Zelfs een verhuizing naar elders betekent nietlanger Leon van den
een vanzelfsprekende aansluiting bij een andere kerk in hetzelfde Broeke
kerkverband. Waar dat nog wel het geval is, ervaren velen dat je dat
kerkverband niet nodig hebt voor je geloof. Of er bestaat het beeld

dat het kerkverband alleen maar geld kost en bureaucratie in de

hand werkt, waarmee de vrijheid van de lokale kerk verdwijnt.

Vrijmaking .
De spanningen in bijvoorbeeld de Christelijke Gere-  Ve€len ervaren dat je
formeerde Kerken (CGK) laten de urgentie van het hel kerkverband niet
thema zien. Die gaan over de vrouw in het ambt, . .
maar daaronder ligt de vraag naar de verhouding nOdlg hebt voorje
tussen de lokale kerk en het kerkverband. Wat bete- geloof
kenen de besluiten van de synode voor kerkenraden

die andere wegen willen gaan en wat betekenen

besluiten van kerkenraden voor de synode?

Het spanningsveld is niet beperkt tot de CGK. Sinds de Vrijmaking

van 1944 weten de GKv er alles van. Zij hebben het teveel aan gezag

dat een synode aan zichzelf toekende als onrecht(matig) ervaren.




18

Wat betekenen
de besluiten
van de

synode voor
kerkenraden
die andere
wegen willen
gaan?

De zelfstandigheid van de lokale kerk werd toen benadrukt. Daar-
mee namen zij stelling tegen de Gereformeerde Kerken in Neder-
land (synodaal, GKN). Deze kerken stelden in hun herziene kerkorde
(1957) dat ook de classis en de synoden “elk naar hun eigen aard,
kerkelijk gezag, haar door Christus verleend” hebben (art. 26, 1957/
art. 28, 1971).

Voor vrijgemaakten was dit nog meer olie op het
kerk(recht)elijke vuur. Voorop staat het belang van
de lokale kerk. De aard van de kerkenraad is anders
dan die van de classis en de synode. Het gezag van
de kerkenraad is door Christus gegeven. De classis
en de synode hebben slechts afgeleid gezag, hun
door de kerken gegeven. De kerkenraden van lokale
kerken besluiten in alle vrijwilligheid al dan niet toe
te treden tot het kerkverband. Als ze eenmaal zijn
toegetreden, zijn ze ook aan elkaar gegeven. Daar werd met grote
klem op gewezen. Zo werd de eenheid van het kerkverband juist in
de GKv als bijzonder sterk en bijgevolg soms ook als beklemmend
ervaren.

Paradox

De vrijgemaakten kennen een paradoxale omgang met het kerkver-
band. Formeel wordt uitgegaan van de zelfstandigheid van de lokale
kerk, maar in de beleving heerste een sterke drang tot kerkverban-
delijke eenheid. Dit paradoxale werd zichtbaarin jaren zestig van de
vorige eeuw. Tussen 1961 en 1965 schreef hoogleraar Kerkgeschiede-
nis en Kerkrecht Jaap Kamphuis in De Reformatie een serie artike-
len over het kerkverband. In ‘Roeping en recht tot oefening van het
kerkverband’ wijst hij naar de nieuwtestamentische gemeenten die
“reéel het verband (...) oefenen met elkaar, zoals zij er door de apos-
tel Paulus ook toe werden opgewekt” Hij heeft het over de “heerlijke

ayei30304 Apr7 ua sueH @

werking” van het kerkverband en verwijst naar Schilders stelling:
“Christus heeft zijn leven gegeven ook voor het kerkverband”.
Kamphuis’ serie valt te verstaan tegen de achtergrond van de
kerkstrijd in de jaren vijftig en zestig van de vorige eeuw met als
gevolg de scheuring van 1967 en het ontstaan van de NGK. Deze ker-
ken benadrukken nog meer dan vrijgemaakten de zelfstandigheid
— envrijheid —van de lokale kerk.

De omslag in de GKv van een sterk kerkverbandelijke beleving naar
een mentaliteit waarin het kerkverband bij veel mensen niet eens
meerin hun beleving voorkomt, is ook een reactie op een sterk gere-
guleerde ‘vrijgemaakte’ identiteit. Daarnaast ontstond een groeien-
de herkenning van andere geloofsgemeenschappen in dorp, stad of
regio, buiten de GKv.

Gezamenlijke afspraken

Waarom ben ik als lokale kerk mijn zusters hoe-
der? Het principe van een kerkverband staat onder
drukin een tijd van individualisme dat ook leidt tot
kerkelijk individualisme en gebrek aan solidariteit
tussen lokale kerken. De verschillen zijn groot, ver-
lammen het kerkverband en leiden tot onverschil-
ligheid. Veelkleurigheid mag er zijn in de samenle-
ving, ook in de kerkelijke samenleving.

Tegelijkertijd geldt dat je als gelovigen alles met elkaar te maken
hebt. In het kerkverband maak je afspraken met elkaar over bijvoor-
beeld diaconale zaken, de pastorale zorg voor doven, de relatie met
de overheid en contacten met buitenlandse kerken; omdat je die
taak als lokale kerk niet alleen aankunt. Vervolgens kom je die geza-
menlijke afspraken na. Net zoals je binnen je lokale kerk gemaakte
afspraken met elkaar respecteert en naleeft, ook vanwege (rechts)
bescherming en (rechts)zekerheid. Stel je voor dat je elke week
moet discussiéren over de aanvangstijden van de erediensten, het
salaris van de koster of de indeling van de catechesegroepen. Het is
beter om dat vooraf goed te regelen. Zo geldt dat ook voor het kerk-
verband.

Katholiciteit

De accentuering van de lokale kerk is niet onbegrijpelijk. Daar wordt
het Woord van God uitgelegd en verkondigd, daar wordt gedoopt
en het brood gebroken. Dat verbindt ons vervolgens met andere
geloofsgemeenschappen, dichtbij en veraf. Een lokale kerk mag dan
wel compleet kerk zijn, zij is niet dé complete als was zij de enige
kerk. De lokale kerk leeft niet op zichzelf en is evenmin in zichzelf
gekeerd, hoezeer we haar ook bewieroken of aan haar onze handen
meer dan vol hebben.

Als we met de Apostolische Geloofsbelijdenis (uit)zingen dat de kerk
één, heilig, katholiek en apostolisch is, dan heeft dat gevolgen voor
ons doen en denken, spreken en handelen. De katholiciteit van de
kerk tilt ons uit boven de lokale zelfgenoegzaamheid en sores.

Twee basisprincipes
Vanouds heeft het gereformeerde kerkmodel voorzien in een aan-

19



20

tal instrumenten voor het kerkverband: de naburige kerk(enraad),
de consulent, de visitatie, de classis en de synode. Lokale kerken
komen nog meer tot hun recht doordat er waarborgen zijn inge-
bouwd tegen machtsmisbruik en andere vormen
van onrecht. In vogelvlucht: deze vallen terug te
voeren op de beide polen van de acta van de Syno-
de van Emden van 1571. Deze synode heeft de toon
gezet voor de ontwikkeling van de jonge zestiende-
eeuwse gereformeerde kerk.

Het eerste artikel verbood de heerschappij van

de ene lokale kerk, en de “Dienaars des Woords”,

ouderlingen en diakenen, over de andere. In andere
bewoordingen laat dit zich vinden in artikel A2.2 van de GKv-kerkor-
de: “Allen staan onder de ene Heer, Jezus Christus, het hoofd van zijn
kerk. Geen persoon of kerk mag een andere persoon of kerk over-
heersen”. Het laatste artikel (53) van Emden stelde dat de artikelen
alleen gewijzigd mochten worden “met ghemeyn accoort”, alleen
met algemene instemming.
Daarmee zijn niet alle antwoorden gegeven, maar wel twee belang-
rijke basisprincipes, die willen helpen om kerk van Christus te zijn
en te blijven, opdat het Woord verkondigd kan worden, de sacra-
menten kunnen worden bediend en de tucht kan worden uitgeoe-
fend. Een echo van artikel 53 van Emden laat zich horen in artikel
A3.1 en 3.2. van de GKv-kerkorde: “De kerkorde is door de kerken
vastgesteld als een gemeenschappelijke regeling voor het leven in
de gemeente en het samenleven van de kerken. De kerken, ambts-
dragers en gemeenteleden houden zich aan de kerkorde en de ker-
kelijke regelingen en besluiten”

Onderwaardering

Accentuering van de lokale kerk heeft als nadelig effect de onder-
waardering van het samen kerk-zijn in de regio en landelijk. Door
digitalisering, vervoersmogelijkheden, meer vrije tijd dan ooit en
globalisering worden afstanden anders ervaren dan in de zestien-
de eeuw. Toen en in de eeuwen daarna kwamen velen niet of nau-
welijks buiten hun dorp, stad of classis. Dat is nu
volstrekt anders, tegelijkertijd is er meer mentale
afstand tot het bovenlokaal kerk-zijn. Dat is opval-
lend omdat we voor hobby’s, sport en (vrijwilligers)
werk in allerlei regionale, nationale en internatio-
nale verbanden participeren. Het kan niet aan de
afstanden of de vervoersmogelijkheden liggen dat
we minder affiniteit hebben met de classis en de
synode.

Het heeft ook te maken met het onbekende, het gebrek aan zicht op
wat daar gebeurt — behalve wat we daarover in de media lezen —en
informatiemoeheid. De informatiestroom is de laatste jaren in hoog
tempo toegenomen. Mensen maken een selectie uit het nieuws, ook
uit het kerkelijke nieuws. Verder valt te beluisteren dat mensen moe
zijn van kerkelijk gedoe, kerkpolitiek en complexe vraagstukken die

© Hans Buurman

naar hun gevoel ver van het geloofsbed af staan. Ze willen horen bij
een geloofsgemeenschap met een positieve, energieke en inspire-
rende uitstraling, niet bij een kerk(verband) waarvan de leiders en/
of de leden het evangelie van Jezus Christus schade berokkenen.

Onmisbaar

Als het gaat om het klassieke spanningsveld tussen de lokale kerk
en het kerkverband dan lijkt het vaak te draaien om bevoegdheden
en macht, om de kerkenraad enerzijds en de classis en de synode
anderzijds. Hoezeer dit ook historisch, theologisch en/of kerkrech-
telijk of kerkelijk te begrijpen is, het kan ten koste gaan van het
samen kerk-zijn; zeker in een tijd waarin menig lokale kerk kampt
met krimp. Dat valt te betreuren, omdat het kerkverband juist loka-
le kerken kan helpen om anno 2019 wezenlijk kerk van Christus te
zijnin een seculiere samenleving. Om een positieve en inspirerende
lokale kerk te zijn en te blijven, is een hartelijke verbondenheid met
het landelijk kerkverband onmisbaar!

Wie te zeer de nadruk legt op de lokale kerk verliest de katholiciteit
van de kerk uit het oog. Of dat nu uit kerkelijke bindingsangst is of
omdat het kerkverband op z'n best als noodverband wordt gezien.
Wie te zeer de nadruk legt op het kerkverband doet tekort aan de
ruimte die een lokale kerk nodig heeft om kerk van Christus te zijn.

Leon van den Broeke is universitair hoofddocent Kerkrecht en direc-
teur van het Deddens Kerkrecht Centrum aan de Theologische Uni-
versiteit Kampen. Hij is ook universitair hoofddocent Religie, Recht en
Samenleving/Kerkrecht en voorzitter van het Centrum voor Religie en
Recht aan de Vrije Universiteit Amsterdam.

De informatie-
stroom is de
laatste jaren
in hoog tempo
toegenomen

21



22

Nieuwe Rerkorde als inspiratiebron

Grotere vrijheid en meer verantwoordelijkheid

Rob
Vreugdenhil

Kerkrecht

“Woorden die het leven in de kerk beschrijven, stimuleren, bescher-
men. Waarin je het levende hart hoort kloppen. Regels als vangnet,
beschermend voor zwakken, sterk tegenover onrecht. Mooi werk,
een kerkorde mee schrijven.” Dat tweette ik onderweg in de trein,
na een dag lang overleg binnen de Werkgroep Toekomstige Kerkor-
de. De redactie van Dienst ving die tweet op en vroeg me om er meer
over te schrijven. Wat is er zo mooi aan? En wat gaan werkers in de
kerk eigenlijk merken van die nieuwe kerkorde? Met welke verande-
ringen krijgen we te maken?

Familie van elkaar
Om met dat laatste te beginnen: er verandert helemaal niet veel.
Vanaf het begin van het proces van naar elkaar toegroeien, was te
merken dat deze twee kerkverbanden familie van elkaar zijn. We
lijken echt op elkaar. Heel veel is nu al hetzelfde en de werkgroep
kiest ervoor om niet allerlei vernieuwingen voor te stellen. De kerk-
orde sluit op veel punten gewoon aan bij wat al functioneert in
beide kerkverbanden. Verwacht dus niet allerlei schokkende veran-
deringen.
Je kunt je sowieso afvragen wat je als werker in de kerk merkt van
wat er in de kerkorde staat. Ik vergelijk het wel-

""" eens met een gebruiksaanwijzing. Toen wij een

espressoapparaat kochten, hebben we vooraf geen

allerlei schokkende gebruiksaanwijzingen gelezen. We zagen adver-

veranderingen

tenties, we lazen beoordelingen en vergeleken prij-
zen. Toen we hem in huis hadden, scanden we kort
hoe hijwerkt en al gauw was het eerste kopje koffie
gezet. Pas toen er iets niet lukte bij het schoonma-
ken, heb ik stap voor stap doorgenomen hoe dat moest. Toen was
die gebruiksaanwijzing onmisbaar. Zo is ook een kerkorde er vooral
om nog eens na te kijken hoe iets moet, hoe je zorgvuldig iets aan-
pakt of waar je aan moet denken bij bijzondere situaties. Maar in

© Rob Vreugdenhil

Kerkrecht

het gewone gebruik ligt de kerkorde niet bovenop de stapel van
meestgelezen boeken.

Stimuleren

Toch doe ik de kerkorde daarmee geen recht. Als die alleen een
soort EHBO-handboek was, zou ik er niet zo enthousiast over
zijn. De kerkorde is meer, de kerkorde mag ook een

inspiratiebron zijn. Zoals het lezen van de hand- =~

Pas toen het
schoonmaken
van ons
espresso-
apparaat niet
lukte, heb ik
de gebruiks-
aanwijzing
doorgenomen

leiding van mijn nieuwe camera — ik ben hobby- ~ De kerkorde is meer
fotograaf — me enthousiast maakt. Ik ben blij met dan een soort EHBO-

de vele mogelijkheden, ik constateer verrast hoe

ingenieus dat ding in elkaar zit. Dat er zo goed

over nagedacht is, stimuleert mij om het goed te

gebruiken. Goed bezig, zeg ik dan tegen mezelf.

Omdat ik snap waarom het zo werkt en hoe dat positief uitwerkt.
Zo kan de kerkorde stimuleren om goed bezig te zijn. De kerkorde
als inspiratie voor je werk in de kerk.

Dat stimulerende zit in sommige formuleringen. “De leden van
de gemeente dragen dit geloof uit in de samenleving, door een
leven dat past bij Gods koninkrijk.” Je zou er op huisbezoek zo een
startvraag van kunnen maken. Over huisbezoek gesproken: “De
ouderlingen zien toe op het geestelijk leven van de leden van de
gemeente. Zij zoeken hen op en zorgen dat ook andere gemeen-
teleden dit doen”. Misschien een speerpunt in je wijk voor het
nieuwe seizoen: zorgen dat er onderling meer bezocht wordt.
De kerkorde stimuleert ook om na te denken, bijvoorbeeld over
verhoudingen binnen de kerk. Wat is de rechtspositie van de predi-
kant? Ben je als kerkenraad zijn werkgever en werkt het dus zoals
in een bedrijf? Nee. “De kerkenraad en de gemeente ontvangen
hem als dienaar van Christus.” Hoe vertaal je dat praktisch en hoe
help je gemeenteleden daarbij?

handboek

23



24

Van elkaar geleerd

Stimuleerde het gesprek tussen NGK en GKv ook om de kerkorde aan

te passen? Zeker wel. De NGK-cultuur prikkelde de vrijgemaakten

bijvoorbeeld om opnieuw na te denken over de verhouding tussen

landelijk kerkverband en plaatselijke gemeente. Wat regel je cen-

traal in de synode en wat is de vrijheid van de lokale kerk? Die vraag
speelde ook steeds bij het schrijven van de kerkorde.

................................. Wat zet je er wel in en wat niet?

lemand berekende dat de nieuwe kerkorde dui-
zend woorden korter is dan die van de GKv, en dui-
zend woorden langer dan het AKS, de ‘kerkorde’
van de NGK. Het lijkt er dus op dat we goed van
elkaar geleerd hebben! Vergeleken met de GKv van
zo’n 25 jaar geleden is er veel verschoven naar de
verantwoordelijkheid van de kerkenraad. De diensttijd van een
ambtsdrager, kerkdiensten op feestdagen, de tweede kerkdienst,
de catechismuspreek, liturgie en liedkeus — het zijn onderwerpen
waar de kerkorde niet concreet iets over voorschrijft. Ook over het
werken met een kernkerkenraad, het benoemen van pastoraal
bezoekers of het samen vergaderen van ouderlingen en diakenen
kan een kerkenraad zelf besluiten nemen.
Je kunt dat grotere vrijheid noemen. Het betekent ook meer verant-
woordelijkheid om zelf inhoudelijk het gesprek aan te gaan in de
kerkenraad en de gemeente. Een eenvoudig beroep op ‘zo staat het
in de kerkorde’ is niet meer mogelijk. De ruimte in de kerkorde daagt
je als kerkenraad uit om serieus werk te maken van het geestelijk
leidinggeven rond allerlei keuzes.

Onderlinge binding

Meer vrijheid is iets anders dan onverbondenheid. Sterker dan in
(delen van) de NGK gebruikelijk was, legt deze kerkorde nadruk op
onderlinge binding van de kerken. Daarbij moet je niet direct aan
de landelijke synode denken. Er ligt veel accent op de regionale
vergadering (in de GKv tot nu toe ‘classis’). Het is een tendens in
de GKv waarvan we hopen dat zij zich voortzet in het nieuwe kerk-
verband: de regiovergadering heeft een belangrijke functie voorde
kerken. Daar ontmoet je elkaar. Daar leer je elkaar
kennen. Drie of vier keer per jaar bespreek je met
elkaar hoe het gaat in de kerken. Je voelt je verant-
woordelijk voor elkaar.

In de regiovergadering benoem je het wanneerje als
kerkenraad iets wilt besluiten wat duidelijk afwijkt.
Je vraagt om zusterlijk meedenken. Dat werkt, want
je kent elkaars situaties. Je weet dat in de stadsge-
meente iets nodig is, terwijl het in het dorp ernaast
niet gepast is. Zo kun je samen een uitzondering verantwoorden.
En er is genoeg vertrouwen om elkaar aan te spreken als een ker-
kenraad niet de goede keuzes maakt. De regiovergadering krijgt zo
inhoud en diepgang. Bezinning hierover heeft in de GKv stimule-
rend gewerkt. Die winst mogen we delen in het nieuw te vormen
kerkverband.

Rechtsregels
geven
bescherming

Beschermend recht
Goed bezig zijn in de kerk,
dat is ook nodig om men-
sen te beschermen. Het
zou niet mogen, maar in
de gemeente van Christus
vind je machtsmisbruik,
onzuivere bedoelingen
en verstoorde relaties.
Gemeenteleden kunnen
weggedrukt worden en
werkers in de kerk voe-
len hoe kwetsbaar hun
positie is. De kerkorde is
geschreven vanuit het
besef dat er recht gedaan
moet worden. Desnoods
moet er ingegrepen kun-
nen worden. Wie kwets-
baar is moet niet over-
geleverd zijn aan de
goed- of kwaadwillend-
heid van anderen.
Rechtsregels geven daarom bescherming. Op zulke punten is de
kerkorde helder en bindend. Dat zijn we verplicht tegenover God die
zelf rechter is. Het is ook nodig omdat anders de burgerlijke rech-
ter zich het recht toekent om corrigerend in te grijpen. Maar liever
benadruk ik de positieve kant: laat het beschermende recht in de
kerkorde een motivatie zijn om in je ambtswerk zorgvuldig te han-
delen, in liefde en recht. Besef dat je als werker in de kerk je positie
zomaar zou kunnen gebruiken ten koste van een ander, terwijl je
juist geroepen bent om te dienen.

Plaatselijke praktijk

Welke verschillen ga je in de praktijk merken alsde ~ =rrrrrrrrrrrrrrrreeeee

twee kerkverbanden één worden? Dat zal vooral
afhangen van je plaatselijke situatie. Over het wel
of niet samenvoegen van een GKv en een NGK-
gemeente beslissen de kerkenraden zelf. De nieuwe
kerkorde zal wel in alle gemeenten geldend worden.
Het kan een goed moment zijn om een paar mensen
in je gemeente met de kerkorde aan het werk te zetten. Vraag een
paar oud-ouderlingen om de kerkorde en de toelichting eens rustig
te lezen. Laat ze op een rijtje zetten wat hun opvalt. Waar zien ze
verschil met de plaatselijke praktijk? Waarin geeft deze kerkorde
aanleiding om dingen beter te doen? Ik denk aan extra zorgvuldig-
heidsregels rond de kerkelijke tucht. Of de verbinding aan de bijbel-
se leer door de ondertekening van het verbindingsformulier — hoe
functioneert dat? Wat doe je met de ruimte die gegeven wordt om,
met instemming van de gemeente, te besluiten om “ook doopleden
die vanwege hun jonge leeftijd of beperkte ontwikkeling niet rijp
zijn voor het doen van openbare geloofsbelijdenis maar zich wel als

25



26

Kerkrecht

oprechte gelovigen laten kennen, tot het avondmaal toe te laten?
Typisch een onderwerp dat vraagt om goede geestelijke gesprekken
en leiding door de kerkenraad. Of om te laten rusten omdat het niet
past bij de gemeente.
Andere, minder opvallende verschillen gaan over het betrekken van
de gemeente bij de constatering dat iemand zich onttrokken heeft,
de inhoud van de typering ‘gastlid’ (het is gewoon praktisch als de
kerken daarmee hetzelfde bedoelen) en de mogelijkheid dat visita-
toren hulp bieden bij moeiten of conflicten in de gemeente (en de
vraag is of gemeenteleden weten dat ze een beroep op hen kunnen
doen). Nieuw voor NGK’ers, maar waarschijnlijk ook voor een deel
van de GKv'ers, zijn afspraken over hoe gemeenteleden bezwaar
kunnen indienen bij de kerkenraad, en hoe je als

Kerkrecht

een oordeel zullen geven. En ook daarna zal er nog een ronde zijn
waarin de kerken, via de regio’s en classes, kunnen reageren.

De vraag is niet alleen of kerken willen meedenken. Dieper gaat de
vraag aan kerken of ze uiteindelijk willen meedoen. De vorming van
één kerkgemeenschap zal niet een automatisme zijn waarin alle
GKv’s en NGK’s vanzelf meegaan. Het zal een bewuste beslissing
zijn. Voeg je je als gemeente in dit kerkverband, met de basis die in
het begin van de kerkorde beschreven staat en met de onderlinge
verbinding volgens deze kerkrechtelijke afspraken? Of kies je, zoals
deze kerkorde mogelijk maakt, voor een verwantschapsrelatie? Ook
dat kan een vraag zijn om al samen over na te denken.

De nu gepubliceerde versie van de kerkorde heeft als inleiding een

27

......................................... kerkenraad zo'n bezwaar zuiver behandelt. Goed

Dieper g(](]t de Uraag om te weten als je vaak in gesprek bent met men- vanwege de ruimte, af met alleen de vier regels waarmee de kerk-

Or kerken uiteindelijk sendieje gebruiken als postbode om hun bezwaren orde nu eindigt. In de hoop dat die stimuleren om heel de kerkorde
op de kerkenraad te brengen. Want een goede kerk- te lezen.

soort gedicht. Alleen dat is al de moeite waard om te lezen. Ik sluit,

willen meedoen

orde beschermt ook een kerkenraad tegen sommi-
ge gemeenteleden.

Meedenken

Ik schrijf alsof de nieuwe kerkorde al is vastgesteld, dat is helemaal
niet zo. Kort voor de zomer hebben we als werkgroep een eerste ver-
sie naar buiten gebracht, met een uitgebreide toelichting. Daarvan
zeggen we niet: dit is het. We leggen haar juist bij de kerken neer
met de vraag: is dit het? Denk mee en lees vanuit je eigen ervaring.
Beoordeel wat onze overwegingen zijn om het zo op te schrijven.
Geef reactie, tot eind 2019 is daarvoor de tijd. In de eerste helft van
2020 willen we alle reacties verwerken en met een versie komen
waarover de generale synode en de landelijke vergadering samen

Beide
kerkordes
met andere
kerkorde-
boeken op de
achtergrond

Bijna zeventig artikelen, regels en bepalingen:

niet meer dan ondersteunend, voor vrede en recht.
Het léven van de kerk komt uit de bron Jezus Christus,
en het doel van alles is: alleen aan God de eer!

Rob Vreugdendhil is predikant van de GKv Capelle aan den Ifssel Zuid/
West, lid van de Regiegroep Hereniging NGK-GKv en van de Werkgroep
Toekomstige Kerkorde.

ONDERWEG NAAR

SENKERK

Eenheid in geloof voorop



28

op de
apnd

Missionaire werkconferentie

Hoe ben je als kerk vandaag de dag missionair? Hoe deel je
geloof, hoop en liefde? Die vraag staat centraal tijdens de werk-
conferentie Kerk zijn op de rand op 25 januari 2020 in Utrecht.
De conferentie is bedoeld om inspiratie, tips, praktijkvoorbeel-
den en ervaringen rond missionair kerk-zijn met elkaar te delen.

Opderand

Onze tijd wordt gekenmerkt door grote sociale, maatschappelijke,
economische en technologische veranderingen. Tegelijkertijd zie je
datde kerk verschoven is naar de rand van de samenleving. Hoe kan
deze ‘kerk aan de rand’ te midden van alle veranderingen overeind
blijven en van betekenis zijn voor de samenleving? Durven we die

kerk zijn

Jeugdwerk

De uitdaging van geloofsvorming

Hoe ontmoeten jongeren vandaag God zelf?

Voor veel kerken is het jeugdwerk belangrijk, er wordt veel tijd en
energie in gestoken. Als het jeugdwerk goed loopt en jongeren actief
betrokken zijn, dan gaat daar een enorme aantrekkingskracht van
uit. Kerken waar het jeugdwerk niet goed loopt, worden gezien als
onaantrekkelijk. Zomaar klinkt er gemor; er moet iets gebeuren om
de jeugd aan te spreken, we moeten ze vasthouden.

Hetjeugdwerk kan dan gezien worden als ‘redder’ van de kerk. Soms
wordt de oplossing gezocht in een betaalde (jeugd)werker. Nu kan
een professioneel (jeugd)werker het jeugdwerk van de gemeente
op een hoger plan brengen. Maar Andrew Root ziet hierin dat we
in de kerk geobsedeerd zijn geraakt door jeugdigheid, net als in de
rest van de westerse samenleving. Faith formation

Anko
Oussoren

29

veranderingen in onze samenleving te zien als kansen voor de mis-
sievan de kerk? Lukt het ons om mensen op te zoeken in hun verlan-
gens, vanuit de wetenschap dat we mogen aansluiten op het werk

in a secular age is opgesplitst in twee delen. In het
eerste deel beschrijft Root de historische context
van de jeugdcultuurin onze samenleving en laat hij

zien hoe deze de kerk heeft beinvioed. Het tweede redder’ van de kerk

dat de Geest al lang verricht? Daar gaat Kerk zijn op de rand over.
Tijdens de werkconferentie staan we eerst stil bij grote maatschap-
pelijke kantelingen en trends. Vervolgens kijken we samen naar zes
‘kantelkansen’ voor de missionaire kerk.

Praktische informatie

De werkconferentie is bedoeld voor kerkelijk werkers, diaconaal en
missionair werkers, jeugdwerkers, predikanten, ouderlingen, diake-
nen en vrijwilligers in diverse commissies/aandachtsgebieden. Kerk
zijn op de rand biedt een gevarieerd programma vol inspirerende
verhalen, praktische workshops en verschillende uitwisselingsmo-
menten. Kijk voor meer informatie op wwuw.kerkzijnopderand.nl.

Kerk zijn op de rand wordt georganiseerd door Deputaten Onder-
steuning, Verre Naasten, Diaconaal Steunpunt, Missionair Steun-
punt, Praktijkcentrum, Nederlands Gereformeerde Toerusting,
Bureau Kerkwerk, en deputaten diaconaat van de CGK.

deel gaat over geloof en geloofsvorming.

Jong, fris en vitaal

De kerk is volgens Root ook de jeugdigheid gaan ‘verafgoden’
We willen jong, fris en vitaal zijn en blijven. Doordat we gericht
zijn op jeugdigheid vergeten we zelfs de jongeren zéIf te zien.
We willen een aantrekkelijke kerk zijn voor jongeren; jongeren
vasthouden en op een relevante manier kerk zijn. We denken dat
als jongeren maar naar activiteiten blijven komen, het dan wel
goed zal komen. Root benadrukt dat we dan meer vertrouwen
op jeugdigheid dan op het werk van de Heilige Geest. Jongeren
zijn niet de toekomst van de kerk, de toekomst van de kerk is
Jezus Christus zelf! De schrijver vindt dat we in de kerk te vaak
bezig zijn om jongeren vast te houden. We maken ons druk om
jongeren, maar hij vindt dat we ons druk zouden moeten maken
om het werk van de Heilige Geest.



30

Root laat zien dat we in het Westen, ook in de kerk, vooral op zoek
zijn naar wat cool, populair is en wat aansluit bij onze verlangens.
Ik herken dat zoeken naar nieuwe coole middelen die ons helpen
bij de geloofsvorming. Er is altijd behoefte aan hulpmiddelen en
methodes om jongeren te activeren. Als er een nieuwe methode
is die lijkt te werken, dan wordt er gretig gebruik
van gemaakt. Als we insteken op jeugdigheid, hip
en cool zijn, voeden we jongeren juist op om de
cultuur van vandaag, waarin het draait om opwin-
ding, te omarmen. Zo legitimeren we dat jongeren
volop opgaan in de cultuur van vandaag. Als kerk
moeten we ons niet laten leiden door wat cool en
hip is. Voor mij was dit een eerste spiegel om in te
kijken.

e Wat herken jij van de verafgoding van de jeugdigheid?

e Waar vertrouw je meer op, op jeugdigheid of het werk van de
Heilige Geest?

* Zoek jij ook steeds naar nieuwe hulpmiddelen en methodes om
jongeren te activeren?

Moralistisch, therapeutisch deisme

In de geloofsvorming geven we jongeren (onbedoeld) vooral mee
dat ze een goed persoon moeten zijn die netjes leeft (moralistisch);
dat religieus leven je helpt om je goed te voelen (therapeutisch),
en dat geloven in God alleen iets is om je leven mee te versieren
want God zelf doet niets in je leven (deisme). Root benadrukt dat
moralistisch, therapeutisch deisme door de aderen van de meeste
kerken stroomt; dat het een gezwel is dat we niet zomaar kunnen
verwijderen. De geloofsvorming focust erop dat jongeren lid blijven
van de kerk, in plaats van dat God daadwerkelijk aan het werk is in
hun leven. Het grootste probleem is dat we meer vertrouwen op
(nieuwe) didactische hulpmiddelen dan op het werk van de Heilige
Geest.

Ik herken wat hij schrijft. Ook ik ben geseculariseerd, zo vaak fun-
geert God als decoratie van mijn leven. ledere keer
opnieuw moet ik de vragen stellen: wie is God voor
mij, wie is Jezus voor mij en wil ik wel dat Hij betrok-
ken is op mijn leven? Zo ja, dan moet ik toegeven
dat ik niet het recht heb om mijn leven zelf vorm te
geven en dat stuit iedere keer weer op weerstand.
Root geeft aan dat dit voor veel mensen vandaag
niet te begrijpen is, voor jongeren dus ook niet!
Jezelf overgeven en dat wat je doet laten bepalen
door God (een externe autoriteit) is ondenkbaar.
Voor mij was dit de tweede spiegel.

e Watgeefjejongeren (onbedoeld) mee in de geloofsvorming?

e Hoeveel herken je van het moralistisch, therapeutisch deisme in
jouw leven?

* Wil jeechtdat God betrokken is op je leven?

| ¥

[

Meten voor Doodservaringen

elkaar bidden

Root zoekt naar geloofsvorming waarin God merkbaar aanwezig

is een manier is. Een simpel antwoord geeft de schrijver niet, maar hij benadrukt

om ‘doods-
ervaringen’te
delen

dat we moeten beginnen bij hoe God betrokken is op het leven. Hoe
ontmoeten we God zelf? Het grootste probleem
is dat we dit zijn kwijtgeraakt in onze manier van
geloofsvorming. We denken dat we weten wat
geloven is. Door jongeren te laten instemmen met
bepaalde waarheden en door ze vast te houden in
de gemeenschap denken we dat ze (wel gaan) gelo-
ven, maar dan begrijpen we niet wat vandaag het
probleem is.

In onze cultuur is weinig ruimte om te geloven in

een God die betrokken is op ons leven. We leven

in een samenleving waarin God ontkend wordt. Root stelt dan
ook dat we niet alleen tegen jongeren kunnen zeggen: lees je bij-
bel, bid, geloof dit of dat. We zullen aandacht moeten schenken
aan hun diepe verlangens. Jongeren verlangen naar een geluk-
kig en zinvol leven, maar ze proberen los van God hun leven tot
een succes te maken. Dit lijkt vaak goed te gaan, maar er is veel
gebrokenheid, pijn en ellende. Jongeren zijn vaak onzeker. Er is
veel schaamte en angst. Jongeren leven zo met onvervulde ver-
langens en dit biedt mogelijkheden om geloof aannemelijk te
maken. Root noemt dat ‘doodservaringen’, die kunnen de leugen
blootleggen dat we God en elkaar niet nodig hebben. Wat zie jij
als jein deze spiegel kijkt?

Ll

4

31



32

137
12/

e Hoeis God betrokken op jouw leven?
e Wat betekent geloven voor jou?
e Waarverlangjij ten diepste naar?

Christus ontmoeten
Maar hoe werkt dat dan? Root is vrij resoluut: we redden het niet
door methoden of het verbeteren van programma’s en ook niet
door aantrekkelijke activiteiten voor jongeren. Geen enkel proces
van geloofsvorming kan twijfel wegnemen; nooit zullen al onze
vragen worden opgelost, er zal altijd twijfel, angst, onzekerheid
zijn. Volgens hem is er meer nodig dan een religieuze of spirituele
ervaring, juist omdat we zomaar twijfelen aan wat we ervaren. Als
ik Root goed begrijp, is het geloof volgens hem een geschenk van
God dat je niet krijgt door toewijding, maar door

~~~~~~~~~~~ hetomarmenvan je doodservaringen. Ons geloofis

niet vitaal, levendig of robuust, het is altijd gebro-

ken. We moeten erkennen dat we Jezus als redder

nodig hebben.

De kern van geloven is dat we, in alle aanvechting

en twijfel, in verbondenheid en eenheid met Jezus

Christus mogen leven. Die eenheid kunnen we erva-
ren als we de doodservaringen die we meemaken, interpreteren
(zien, voelen en uitleggen) vanuit kruis en opstanding. We mogen
Christus ontmoeten als onze dienaar in al onze doodservaringen.
Geloven is altijd persoonlijk, maar nooit alleen op onszelf gericht.
De Geest wil ons leven transformeren zodat we anderen dienen in
hun doodservaringen. Daarom is het belangrijk dat we verhalen
met elkaar delen. We kunnen iets van Jezus’ aanwezigheid ervaren

1\

In alle rust
het leven met
elkaar delen

door naar elkaars doodservaringen te luisteren. Dit zou de kern
moeten zijn van wat we doen in de kerk.

* Benjeheteens met Root dat we het met programma’s en activi-
teiten niet redden?

e Interpreteer je jouw doodservaringen vanuit kruis en opstan-
ding?

* Staathetdelenvandoodservaringen centraal in het jeugdwerk?

Kernhoudingen voor kerk-zijn

Root benoemt drie kernhoudingen die de kerk als een gave van God

ontvangt.

e Als eerste een houding van dankbaarheid. Als mens zijn we
niet in staat om zelf iets van ons leven te maken. We vinden
geen zekerheid in rationele overtuiging. We hebben allemaal
onze doodservaringen. Maar wij worden met al onze gebre-
ken, zorgen en problemen aanvaard, onvoor-
waardelijk geliefd door Hem. Dat maakt ons
dankbaar en we gaan Hem aanbidden. Gods
liefde is het enige bewijs van zijn bestaan.

e Vanuit een dankbare houding ontdekken we als
tweede dat het leven een geschenk van God is.

Je hoeft niet perfect te zijn, te presteren, alles op

alles zetten om je talenten te ontwikkelen. God

werkt door onze zwakheid heen. Je eigen talen-

ten maken je zomaar individualistisch. God wil je gaven geven
die je kunt uitdelen aan anderen.

e Als we beseffen dat het leven een geschenk is waarin we gaven
krijgen om uit te delen, dan hoeven we niet alles op alles te zet-
ten om bijvoorbeeld jongeren vast te houden. Nee, we ontdek-
ken dan dat de kerk een plek is waar we tot rust kunnen komen,
juistin een cultuur waar dit zo ontzettend gemist wordt. De kerk
iseen plekwaarwe in alle rust het leven met elkaar delen, waar-
in ruimte is voor onze doodservaringen.

Deze kernhoudingen zijn vandaag cruciaal voor de geloofsvorming
en bieden krachtig weerstand in onze geseculariseerde samenle-
ving. Dat brengt ons bij de laatste spiegel.

e Leefjevanuitdankbaarheid?

* Zie je het leven als geschenk of ben je vooral met je talenten
bezig?

e Isdekerkeen plek waar je tot rust kunt komen?

Om over na te denken

Faith formation in a secular age is geen eenvoudig boek. Root maakt
het onderwerp niet praktisch, maar maakt duidelijk waarom
geloofsvorming vandaag zo moeizaam gaat. Voor mezelf neem ik
onderstaande punten mee in het nadenken over het jeugdwerk.

e Wees niet geobsedeerd door jeugdigheid.

* Realiseerje dat geloven in God in deze tijd niet gewoon is.

e Probeer nietjongeren vast te houden.

33



Jeugdwerk

Focus op de aanwezigheid van God in het leven van jongeren.

Creéer plekken waar jongeren iets van God kunnen ervaren.

Sluit aan bij de ‘doodservaringen’ van jongeren.

Zorg ervoor dat jong en oud doodservaringen delen.

Geloven betekent niet dat jongeren belijdenis doen en instem-

men met waarheden, maar dat ze beseffen dat ze Jezus nodig

hebben en in verbondenheid met Hem mogen leven.

e Leer (jongeren) in de gebrokenheid te leven vanuit dankbaar-
heid.

e Ontvang het leven als geschenk en geef dat door aan jongeren.

e Deelinallerust hetleven met Christus en met jongeren.

Anko Oussoren werkt als adviseur bij het Praktijkcentrum en is als
vrijwilliger actief in het jeugdwerk in de kerk (GKv); hij wil jongeren
verbinden aan Christus én zijn gemeente.

P,

Ontuvang het
leven als een
geschenk

prakti jkcentrum

Kerkverlating in perspectief

Studiedag Mij niet meer gegien

Vrijdag 15 november gaat de studiedag Mij niet meer gezien over
kerkverlating. Wat is kerkverlating eigenlijk? Is het een proces dat
zich in stilte afspeelt, hebben gemeenteleden er zicht op of over-
komt het lokale kerken een beetje? Wat zeggen recente onderzoe-
ken over kerkverlating en welk verhaal vertellen kerkverlaters zelf?
Aanleiding voor deze studiedag is het onderzoek ‘Stille kerkverlating’
(2018) van het Praktijkcentrum onder kerkverlaters vanuit de GKv. Op
deze studiedag worden de algemene conclusies uit dit onderzoek, en
enkele andere, gepresenteerd. Daarnaast belichten deskundigen, elk
vanuit hun eigen specifieke kerkelijke betrokkenheid en vakweten-
schappelijke invalshoek, het fenomeen ‘kerkverlating’

Werkconferentie Zin in de toekomst

Aansluitend aan deze studiedag is op 16 november de werkconfe-
rentie Zin in de toekomst.Voor ambtsdragers en anderen die leiding-
geven aan gemeenten die geconfronteerd worden met kerkver-
lating. In deze werkconferentie wordt samen gereflecteerd op de
volgende vragen: in hoeverre herkennen we de cijfers en conclusies
uit het onderzoek naar kerkverlating in onze gemeente? Hoe kun je
kerkverlating duiden: is kerkverlating ook geloofsverlating? Welke
richting bieden de onderzoeken voor het leidinggeven als ambts-
drager? Wat betekent dit concreet voor jouw gemeente?

STURIEDAG
[
WERECOMFERENRTIE

A in
e reckomst

Wij mier

AT BeTien

15 EM 186
NOVEMEBER

Meer informatie over de studiedag en werkconferentie staat op de
website van het Praktijkcentrum, die beide organiseert: www.prak-
tijkcentrum.org.

35



36

BIJBELSTUDIE

Oppervilakkig gelezen is het boek Ruth een romantisch ver-
haal met een happy end. Na alle ellende en geweld in het boek
Rechters is een mooi liefdesverhaal een verademing. Maar het
boek is veel meer dan dat. Want hoewel het boek vernoemd is
naar Ruth, is het ook het verhaal van No6mi.

Nodmi leefde in de tijd van de rechters. Ze maakte veel ellende mee.
Op zoek naar een beter leven vertrekken zij en haar familie als eco-
nomische vluchtelingen uit Israél en daarmee uit hun vertrouwde
omgeving. Daar in het buitenland sterven haar man en later ook
haar twee zonen. Ze is alleen en heel kwetsbaar als buitenlandse
weduwe. Ze besluit om terug te gaan naar haar geboortegrond.

Noem mij maar Mara

Ze was niet van plan haar schoondochters mee terug te nemen. Ze
gunt hun een betere toekomst. Ze zegt: “Mijn lot is te bitter voor
jullie, de Heer heeft zich tegen mij gekeerd” (1:13). Zo komt ze aan
in Bethlehem. “Noem mij maar Mara”, zegt ze cynisch. Noomi weet
dat God alles in zijn hand heeft, maar de bitterheid klinkt door als ze
Hem “de Ontzagwekkende” noemt (1:20-21).

Dan verandert het verhaal. Ruth gaat aren lezen op het veld van
Boaz. “Toevallig”, zegt de verteller met een knipoog (2:3). Ruth ont-
popt zich als een schoondochter die meer waard is dan zeven zonen
(4:15). Want zo werkt God vaak, door middel van anderen om ons
heen.

Dat is ook waar Ruth Boaz subtiel aan herinnert. Bij hun eerste ont-
moeting sprak Boaz over de bescherming van Gods vleugels (2:12),
nu vraagt ze hem om zijn vleugels over haar uit te spreiden (3:9
HSV). Hier versmelten de dimensies van Boaz als losser en Jezus als
verlosser.

Een verhaal vol liefde

Het verhaal is daarom meer dan een romantisch liefdesverhaal. Het
is een verhaal van elkaar liefhebben, zorgen voor elkaar, een zegen
zijn voor elkaar. Ruth was een zegen voor Noomi en Boaz zorgde
voor Ruth en Noomi. God is goed geweest voor Noomi door haar
iemand te geven die voor haar zorgde. De zorgen van Ruth en Boaz
samen geven Noomi weer zicht op God. Dus vraag je eens af: voor
wie kun jij een Ruth zijn?

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.

BOEKBESPREKING

Denkers die schrijven over bidders en doeners. Gelukkig is het
boek Vieren en delen meer dan dat geworden. Deze bundel over
de verhouding tussen liturgie en diaconie is het resultaat van
een eerdere studiedag. Veertien auteurs dagen de lezer uit om
liturgie en diaconie niet tot gescheiden werelden te maken. De
auteurs vertegenwoordigen een oecumenisch palet van rooms-
katholiek tot vrijgemaakt. Heel af en toe doet dat af aan de toe-
pasbaarheid in de eigen kerkelijke setting, maar meestal is het
verrijkend. Zo doorbreekt de oosters-orthodoxe traditie ons ste-
reotype van de diaken als doener. De diaken roept daar tijdens
de liturgie de gemeente op tot het bidden van de gebeden.

Gebed

In de grote kerkelijke tradities is de diaken een biddende gestalte,
schrijft een van de auteurs. Die verbinding tussen gebed en diaco-
nie wordt gelegd in verschillende bijdragen, zoals in het mooie ver-
haal over het gebed van Sant’Egidio. Sant’Egidio is een wereldwijde
rooms-katholieke gemeenschap van leken die samenkomen voor
gebed, die vriendschap sluiten met de allerarmsten en zich inzet-
ten voor vrede. Want “oorlog is de moeder van alle armoede”, zei
de stichter van de gemeenschap, Andrea Riccardi. In Amsterdam
krijgt die vriendschap handen en voeten in een dak-

lozenrestaurant. ledere maand is er ook een speci-  .............cooeeiiiiiinn..

aal gebed voor de vrede waarin de namen worden

genoemd van alle landen die lijden onder oorlog en

geweld. Bij elk van die namen wordt een kaars aan-

gestoken. Dat roept de vraag op: voor wie bidden

wij? Zou de binnenwereld van de liturgie meer in verbinding staan
met de buitenwereld van het diaconaat als diakenen per kerkdienst
eenvan de gebeden voorbereiden? Bijvoorbeeld het kyrie, het gebed
voor de wereld, of een terugkerend gebed voor de vrede.

Muziek en zang

Bij liturgie hoort ook muziek en zang. Het verhaal van dak- en thuis-
lozenkoor De Straatklinkers is een mooi voorbeeld van hoe dat kan
klinken aan de rafelranden van de maatschappij. Maar ook onze
doorsneeliturgie heeft een diaconaal hart. Dat betoogt Anje de
Heer, in onze kringen bekend van het Steunpunt Liturgie. Zij reikt
concrete liederen aan om dat tot uitdrukking te brengen. Voor
mij als Nederlands gereformeerde waren sommige suggesties uit

37



38

het Gereformeerd Kerkboek een ontdekking. Bijvoorbeeld lied 179
Geloofd zijt Gij, God onze Heer van André Troost voor bij de inzame-
ling van de gaven. En lied 259 Ontferm U over kinderen van Ria Bor-
kent dat bij de voorbede gezongen of gesproken kan worden. Voor

veel gereformeerd vrijgemaakten zullen misschien

~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ vooral de voorbeelden uit het nieuwe Liedboek

nieuwe ontdekkingen opleveren. Artikelen zoals
die van De Heer riepen bij mij vragen op als: kloptin
onze liederen dat diaconale hart? Vormt de liturgie
ons voor onze diaconale taak in de wereld?

Kunst

Liturgie en diaconaat kunnen elkaar ook ontmoeten in kunst. De
bundel bespreekt bijvoorbeeld schilderingen van de werken van
barmhartigheid. Van een van die zeven werken wordt het praktijk-
voorbeeld gegeven van de wake voor de overleden verslaafde Jelle.
Frappant hoe de wereld van kunst en schoonheid heel natuurlijk
kan aansluiten bij de uiterlijk soms minder mooie wereld van het
diaconaat. In mijn eigen kerk is de dienst waarin onze overledenen
worden herdacht ook een van de meest kunstzinnige. Kunst is ver-
derinonze liturgische traditie niet ruim aanwezig. En het gedenken
van de doden beperkt zich meestal tot de overleden gemeenteleden
en slachtoffers van de Tweede Wereldoorlog. Hoe zouden wij een
plek kunnen creéren voor kunst die inspireert tot barmhartigheid?
En wie kunnen wij gedenken? Om wie rouwen wij?

Avondmaal
Verschillende auteurs gaan in op de verbinding tussen maaltijden,
in het bijzonder het avondmaal, en diaconaat. Het diaconaat is niet
voor niets geworteld in het avondmaal, stelt een van
de auteurs. Meer dan tachtig procent van de kerke-
lijke gemeenschappen blijkt bij de voedselbanken
betrokken te zijn. In mijn eigen kerk wordt de inza-
meling daarvoor bewust op avondmaalszondagen
gehouden. Maar de kratten worden voor de kerk-
dienst in de hal van de kerk gevuld. Het avondmaal
vieren we op een later moment in de
kerkzaal. Zou de inzameling voor de
voedselbank niet nadrukkelijker litur-
gisch verbonden kunnen worden met
het avondmaal? En meer algemeen:
met wie delen wij ons eten? En voor
wie of wat vasten wij?

Kortom, Vieren en delen is een mooie
bundel vol inzicht en verdieping,
inspirerende praktijkverhalen, con-
crete tips en stof tot nadenken.

De verfsouding tussen

litmrgle en disconle

Peter Sinia is predikant van de Proos- gt i e
dijkerk, NGK-Ede.

S

Gerard
Rouwhorst
& Louis van
Tongeren
(red.), Vieren
en delen: De
verhouding
tussen liturgie
en diaconie,
Berne Medlia,
€20~

DIACONAAL

STEUNPUNT

Het Diaconaal Steunpunt organiseert in oktober en november
vijf inspiratieavonden voor nieuwe diakenen. Yes, ik ben diaken! is
een must voor elke nieuwe diaken, maar wordt ook heel waarde-
vol gevonden door ervaren diakenen. De inspiratieavonden zijn:
10 oktober in Assen, 17 oktober in Zwolle, 29 oktober in Almere,
7 november in Hardinxveld-Giessendam en 14 november in Den
Bosch. Je kunt je aanmelden via wwuw.diaconaalsteunpunt.nl, deel-
name is gratis.

Word je geraakt door het onrecht dat je om je heen ziet? Wil je er
wat aan doen envraag je je af wat God van je vraagt? De Micha Cur-
sus (van Micha Nederland) is volledig vernieuwd. Ontdek in zeven
bijeenkomsten wat de Bijbel zegt over gerechtigheid en hoe jij, met
jouw talenten, kunt meewerken in Gods koninkrijk. Thema’s die aan
bod komen, zijn de impact van onze levensstijl op de schepping,
misstanden in de kledingindustrie en de verdeling van welvaart in
de wereld. Door middel van concrete en uitdagende opdrachten
ontdek je hoe je met hoofd, hart en handen hetverschil kunt maken.
Zo verbindt de Micha Cursus sociale en ecologische gerechtigheid
met het leven van alledag.

Het Diaconaal Steunpunt, het Missionair Steunpunt en Verre Naas-
ten zijn partners van Micha Nederland. Samen willen ze kerken
inspireren en ondersteunen om diaconaal missionair actief te zijn
in de samenleving. Hun verlangen
is dat kerken groeien in het delen
van geloof, hoop en liefde. Daarom
hebben ze samen de themamo-
dule Kerk in je buurt ontwikkeld.
Deze themamodule is te vinden in
de online omgeving bij de Micha
Cursus, net als diverse andere the-
mamodules.

MICHA CURSUS

ZORGEN VOOR ELKAAR EN VOOR DE SCHEPPING

Je kunt de vernieuwde Micha Cur-
sus bestellen via wwuw.diaconaal-
steunpunt.nl, je betaalt dan geen it

verzendkosten. s

A o g prsconw vsReuTN ()

Werkboek
Micha Cursus

39



© Hans Buurman




