
3|2019

Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA: 

De samensmelting

Vragen en antwoorden bij eenwording GKv en NGK

Pastoraat: genezing van oud zeer 

Bindingsangst, noodverband of kerkverband?

Meedenken over eerste versie nieuwe kerkorde



3

I N T R O D U C T I E

De samensmelting
Inhoud
I N T R O D U C T I E  De samensmelting  3
Peter Sinia

I N T E R V I E W S  Kijken in de vlam  4

H A N D R E I K I N G  Zoals ook wij…  12
Melle Oosterhuis

C O L U M N  Hoop  16
Almatine Leene

B E Z I N N I N G  Hartelijke verbondenheid onmisbaar  17
Leon van den Broeke

M E E D E N K E N  O V E R  E E R S T E  V E R S I E  
Nieuwe kerkorde als inspiratiebron  22
Rob Vreugdenhil

M I S S I O N A I R E  W E R K C O N F E R E N T I E  
Kerk zijn op de rand  28

S P I E G E L  De uitdaging van geloofsvorming  29
Anko Oussoren

P R A K T I J K C E N T R U M  Kerkverlating in perspectief  35

B I J B E L S T U D I E  Happy end  36
Janita Geertsema

B O E K B E S P R E K I N G  Vieren en delen  37
Peter Sinia

D I A C O N A A L  S T E U N P U N T   39

G E D I C H T  Nauwkeurig  40
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: Kijken in de vlam bij een samensmelting

Dienst†
67e jaargang
nummer 3, 2019

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Dienst verschijnt vier keer per 
jaar.

Redactie
Gienke Boersma-Vreugdenhil 
Kees van Dusseldorp, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren
Derk Jan Poel
Peter Sinia
Jacqueline van der Ziel-Visser, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en 
adreswijzingen schriftelijk of 
per e-mail aan de administratie 
doorgeven.
Abonnementsgeld te voldoen na 
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 12,45 per jaar. 
Blokabonnement vanaf 10 ex.:  
€ 7,80 per jaar. 

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2019 - uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

We beleven een bijzondere fase in de relatie tussen de 
Gereformeerde Kerken vrijgemaakt en de Nederlands 
Gereformeerde Kerken. Jarenlang werd al samen gesproken 
toen vanaf het grondvlak van de NGK een ‘huwelijksaanzoek’ 
aan de GKv kwam. In 2014 werd dat aanzoek warm ontvangen, 
maar leidde het nog niet tot een verloving. In 2017, een lande-
lijke vergadering en generale synode later, werden besluiten 
genomen die de eenwording opeens snel dichterbij brach-
ten. In de wandelgangen wordt al gesproken over een fusie in 
2023, hoewel die datum nergens is vastgelegd.

Contouren
Langzaamaan worden de contouren zichtbaar van de kerk zoals die 
met de eenwording vorm zou kunnen krijgen. Niet alleen plaatselijk, 
maar ook landelijk groeit de samenwerking, zoals bij de opleiding 
van predikanten. Contouren worden ook zichtbaar in de rappor-
ten en voorstellen van deputaten en landelijke commissies. Meest 
in het oog springend zijn het werk van de gezamenlijke regiegroep 
en de voorstellen voor een toekomstige kerkorde. De vraag die in dit 
nummer van Dienst centraal staat, is wat de samensmelting bete-
kent voor ambtsdragers en andere werkers in de plaatselijke kerken.

Vragen
Er leven rondom de eenwording allerlei vragen waaruit zorg spreekt, 
maar ook interesse en verlangen. In de wandelgangen van beide ker-
ken pikten we vragen op over de gevolgen van een samengaan voor 
de lokale kerk. Die vragen legden we voor aan verschillende mensen 
die dicht bij het vuur zitten. We bundelden deze mini-interviews 
tot een informatief artikel. Fundamenteel in onze tijd lijkt de vraag 
wat überhaupt de waarde van het kerkverband nog is; Leon van den 
Broeke gaat er in een apart artikel op in. Wij vroegen Rob Vreugden-
hil, als lid van de commissie Toekomstige Kerkorde, de belangrijkste 
consequenties van deze concept-kerkorde te beschrijven. Melle Oos-
terhuis speelde als predikant in Ede een belangrijke rol in het har-
monieuze proces van eenwording met onder meer de rehabilitatie 
van dominee Roukema. Als voorzitter van de laatste generale synode 
was hij landelijk bij het fusieproces betrokken. Wij vroegen hem te 
schrijven over een pastorale wijze van omgaan met eenwording.

Met deze en de andere artikelen heb je weer een Dienst in handen 
die van waarde is voor wie in deze bijzondere tijd mag werken in de 
plaatselijke kerk.

Peter Sinia



54

Kerkfusie Kerkfusie

I N T E R V I E W S

Kijken in de vlam
Vragen en antwoorden bij de samensmelting van GKv en NGK

Je moet niet in de vlam willen kijken wanneer er gelast wordt. 
Alleen met een beschermende bril kan een lasser zien hoe 
het werk van samensmelten vordert. Toch konden we het als 
redactie niet laten om te kijken hoe het proces van samen-
smelten van GKv en NGK verloopt. We hoorden verschillende 
vragen daarover vanaf het grondvlak en in de wandelgangen 
van de kerk. De vragen die ons het meest relevant leken voor 
ambtsdragers en andere werkers in de plaatselijke kerk, leg-
den we voor aan mensen die het dichtst bij het vuur zitten. 

Fuseren
Als er een landelijke fusie komt, ben je dan als plaatselijke kerken 
verplicht om te fuseren? 

Maaike Harmsen van de Regiegroep Hereni-
ging: “Nee. Alle lokale gemeenten behouden, 
net als nu in de twee kerkverbanden, hun eigen 
zelfstandigheid. De hereniging (fusie) is in de 
eerste plaats bedoeld voor de twee kerkver-
banden. In de handreiking plaatselijke samen-
werking (onderwegnaar1kerk.nl) staan alle 
mogelijke vormen en fasen van samenwerking. 
Het woord ‘fase’ betekent niet dat iedereen alle 
stappen gaat of moet doorlopen. Wat wel gaat 
gebeuren als de hereniging doorgaat: alle loka-
le gemeenten krijgen op hun openbare wel-
komstborden of vlaggen, onderaan de geza-
menlijke ‘achternaam’ van het kerkverband.”

Om welke redenen zou je dat wel of niet doen, dat lokaal fuseren?
Harmsen: “Wel fuseren, omdat je als twee kleine gemeenten beter 

kunt samenwerken, zoals in beide kerkverbanden 
nu ook al gebeurt. Of omdat een kleine gemeente 
het anders niet meer alleen redt. Of omdat er al 
heel lang samenwerking is op heel veel gebieden. 
Voorbeelden van kleine gemeenten die samengin-
gen met een grote gemeente uit het andere kerk-
verband zijn de GKv Nunspeet en de NGK Deven-
ter. Je kunt naar hun ervaringen informeren. Niet 
fuseren, omdat alleen al de samenwerking moeite 
oplevert. Dan is het goed om eerst met elkaar, en 
anderen uit je regio, in gesprek te gaan.”

Lidmaatschap
Als meerdere gemeenten van GKv en NGK bij elkaar in de buurt lig-
gen, volgt er dan een geografische herschikking na 
een landelijke fusie? Of zijn de leden vrij om te kiezen 
van welke gemeente zij lid willen zijn en hoe zit dat 
met nieuwe leden door bijvoorbeeld verhuizing?

Jan van Dijk van de Werkgroep Toekomstige 
Kerkorde: “Een synode gaat geen grenzen van 
plaatselijke gemeenten trekken. En samen kerk-
zijn betekent ook dat je niet tegen de individu-

ele gemeenteleden 
zegt: “Zoek het 
maar helemaal zelf 
uit”. De nieuwe kerkorde laat het 
aan de plaatselijke kerken over 
hoe ze intern, en met de kerken in 
de buurt, met samenwerking en 
herschikking omgaan. Dan is het 
niet een zaak van kerkenraden 
alleen, maar van alle gemeentele-
den met elkaar. Elkaar leren ken-
nen en beelden uit het verleden 
laten corrigeren, horen daarbij. 
De Regiegroep Hereniging heeft in 
2018 alle kerken gediend met een 

Alleen met een 
beschermende 

bril kan een 
lasser zien hoe 

het werk van 
samensmelten 

vordert

In de handreiking 
staan alle 
mogelijke vormen 
en fasen van 
samenwerking

Elkaar leren  
kennen en beelden 

uit het verleden 
laten corrigeren



6 7

KerkfusieKerkfusie
handreiking plaatselijke samenwerking waarin tal van voorbeel-
den staan hoe je dat kunt doen. Regelmatig maken gemeentele-
den nu al de overstap naar een andere gemeente, bijvoorbeeld 
omdat die dichterbij samenkomt of meer biedt aan jeugdwerk. 
Het lijkt mij van groot belang dat kerkenraden bij elkaar in de 
omgeving samen bespreken hoe je dat goed begeleidt en wat 
voor advies je geeft aan nieuwe leden die in de buurt komen 
wonen. In de nieuw te vormen regio’s (de nieuwe term voor clas-
sis) zal dat zeker een punt van gesprek zijn. Neem er wel de tijd 
voor: na een jaar of vijf kan zomaar blijken dat de vraag haast 
vanzelf is opgelost.”

Oecumene
Wij hebben in onze stad contact met 
allerlei kerken en werken daar op 
verschillende manieren mee samen. 
Blijven zulke kerkelijke contacten 
mogelijk na een fusie of komt nu alle 
nadruk te liggen op de contacten 
tussen GKv en NGK? 

Tiemen Dijkema van Deputa-
ten Kerkelijke Eenheid: “Fijn, dat 
jullie veel kerkelijke contacten 
en samenwerking hebben in jul-
lie omgeving. Het contact tussen 
de plaatselijke NGK/GKv zal vast 

intensiever worden naarmate het landelijke 
proces van hereniging vordert. Die beide rou-
tes – landelijk en plaatselijk – moeten immers 
wel gelijke tred houden. Je hoort soms: het gaat 
tussen de deputaatschappen en commissies, 
en landelijke vergadering en synode nu wel 
heel erg snel; de plaatselijke kerken moeten 
niet achteropraken. Dat geldt evenzeer voor de 
regionale en classicale vergaderingen. Dus stop 
energie in het plaatselijke proces met ‘jouw’ 
NGK of GKv.

De vraag is: blijven andere kerkelijke contacten mogelijk? Ja, 
natuurlijk, heel graag. De kerk van Christus is groter dan alleen 
GKv en NGK. Tijdens de nationale synode, eind mei dit jaar in Dor-
drecht, hebben enkele tientallen kerkverbanden en geloofsge-
meenschappen plechtig toegezegd dat ze verantwoordelijkheid 
voor elkaar willen dragen, en dat ze daarop aanspreekbaar zijn. 
We varen niet langer aan elkaar voorbij als schepen in de nacht, 
als onbekenden voor elkaar. ‘Aanspreekbaar zijn’ is meer dan 
‘op punten samenwerken’. Voer goede geloofsgesprekken, en ga 
vooral ook samen zingen, bidden en bijbellezen. Dat is het hart 
van kerkelijk samenwerken.”

Jeugdwerk
Kun je op het gebied van het jeugd-
werk al samenwerken, ook als de 
fusie nog wat meer tijd nodig heeft? 
Hoe zou je dat praktisch kunnen 
doen? 
 
Anko Oussoren van het Prak-
tijkcentrum: “In het jeugdwerk 
was op verschillende plekken al 
samenwerking voordat er over 
samengaan werd gesproken. Soms 
praktisch vanwege het kleine aan-
tal kinderen of jongeren in één of 
beide gemeenten. Soms ook vanuit 
de visie dat het voor tieners en jongeren niet uit te leggen is wat 
de verschillen zijn. Het jeugdwerk in bijbelklas, catechese en club-
werk is zo al een voorbode van de ophanden zijnde 
fusie. Al wordt daarbij ook opgemerkt dat als er 
geen fusie tot stand komt de kinderen en jongeren 
verloren gaan voor de eigen gemeente. Want als 
het jeugdwerk zich concentreert op de zondag, tij-
dens de kerkdienst, dan betekent dit dat kinderen 
en jongeren niet naar de ‘eigen’ dienst kunnen.
Er zijn gemeenten die zo gezamenlijk naar het 
jeugdwerk kijken. Ik ken een GKv-gemeente waar-
in ze het kinderwerk tijdens de morgendienst gaan 
vormgeven zodat het aansluit bij hoe de plaat-
selijke NGK dit doet. Ook weet ik een gemeente 
waarin ze langzaam proberen samen te gaan. Het 
jeugdwerk is daar een van de eerste concrete aspecten waarin dit 
vorm krijgt. Rondom diaconale jongerenreizen zien we dat ker-
ken ook al met elkaar samenwerken. Daaraan doen vaak jonge-
ren uit verschillende kerken mee.”

Financiën
Wij betalen als plaatselijke kerk mee aan de lan-
delijke kosten die door het kerkverband worden 
gemaakt. Wat zijn eigenlijk de bedragen die nu in de 
GKv en NGK plaatselijk worden betaald? En wat zijn 
de gevolgen van een kerkfusie voor de hoogte van 
die bijdragen?  
 
Peter Koolstra van de Financiële Commissie 
NGK: “Om te beginnen, bij de GKv spreken we 
over ‘quota’ en bij de NGK over ‘afdrachten’. Voor 
2018 bedroegen de quota (GKv) voor belijdende 
leden dertig euro en voor doopleden vijftien 
euro (gemiddeld ruim 24 euro per persoon). De 
afdracht (NGK) voor 2018 bedroeg circa twintig 
euro per persoon (geen onderscheid in soort lid). 

Voer goede 
geloofsgesprekken 
en ga samen 
zingen, bidden en 
bijbellezen

In het jeugdwerk 
was op 

verschillende 
plekken al 

samenwerking



8 9

KerkfusieKerkfusie
Deze bedragen zijn bedoeld als dekking van de centrale kosten, 
zoals de predikantenopleiding/theologische universiteit, vor-
ming en toerusting, archief, studiefinanciering steunbehoeven-
de studenten, enzovoort. Maar sommige zaken zijn verschillend 
geregeld, zodat vergelijken niet makkelijk is.

Het gevolg van de kerkfusie is dat een en ander 
met elkaar in lijn moet worden gebracht. Daarbij 
wordt gestreefd naar een geharmoniseerd model 
dat geldt voor alle kerken en leden. Uitgaande van 
een dalende trend in het ledenaantal en gelijk-
blijvende kosten zou in principe een toename 
van de kosten per persoon te verwachten zijn. Op 
de meeste kerkelijke uitgaven zal echter, mede 
door samenwerking, enige mate van besparing 
mogelijk zijn. Hierdoor is de verwachting dat de 
genoemde stijging beperkt zou kunnen blijven. 

Dit vergt echter nog de nodige nadere analyses en acties van de 
commissies, werkgroepen en instellingen die verantwoordelijk 
zijn voor de diverse uitgaven.”
 

In de GKv en de NGK bestaan heel verschillende regelingen voor de 
oudedagsvoorziening voor predikanten. Wat betekent landelijk 
samengaan van beide kerken financieel voor plaatselijke kerken?

Gerrit Noorman van Vereniging VSE: “De organisatie die bin-
nen de GKv verantwoordelijk is voor de oudedagsvoorziening 
van predikanten is Vereniging VSE. De leden van onze vereniging 
zijn alle GKv-kerken; zij bepalen het beleid. Zij bepalen ook het 
bedrag per gemeentelid dat de kerken jaarlijks afdragen aan VSE. 
Deze ontvangen bedragen worden uitgekeerd aan de kerken die 
hun emeritus predikanten, weduwen en wezen van predikanten 
of arbeidsongeschikte predikant 
daarvan betalen. Daarnaast bou-
wen wij met de jaarlijkse afdrach-
ten vermogen op, dat wordt belegd. 
VSE bepaalt zelf het beleggingsbe-
leid, maar heeft de uitvoering van 
de beleggingen uitbesteed aan een 
professionele organisatie die voor 
vele bedrijven, organisaties en 
instellingen beleggingen verzorgt. 
Het doel van de vermogensop-
bouw is ervoor zorgen dat er ook in 
de toekomst voldoende geld is om 
alle emeritus predikanten te kun-
nen onderhouden.

Tot 2014 hanteerde VSE het omslagstelsel (de kosten die in een 
jaar gemaakt worden voor de oudedagsvoorziening worden 
met quota in datzelfde jaar binnengehaald). Er werd tot die tijd 

slechts beperkt aan vermogensvorming gedaan. Ontwikkelin-
gen binnen en buiten ons kerkverband hebben ertoe geleid dat 
vijf jaar geleden besloten is om over te gaan tot het kapitaaldek-
kingsstelsel (vermogensvorming om de kosten van de oudedags-
voorziening ook in de toekomst te kunnen betalen). Dit had als 
consequentie dat er extra vermogen moest worden opgebouwd; 
door middel van hogere quota zou in 25 jaar tijd het benodigde 
geld bij elkaar worden gebracht. Afgelopen juni hebben de ker-
ken besloten de periode met vijf jaar te verkorten 
(van de resterende twintig naar vijftien jaar). Deze 
verkorting is met name ingegeven door de ver-
wachte verdere daling van het ledental in de GKv.

Onze broeders en zusters van de NGK hebben een 
andere oudedagsregeling voor hun predikanten. 
Zij hebben zich tien jaar geleden aangesloten bij 
Pensioenfonds Zorg en Welzijn en conformeren 
zich aan de regels en afspraken van dat fonds. De 
NGK hebben geen tekorten uit het verleden. Bij de 
NGK betaalt een individuele kerk de pensioenpre-
mie van haar eigen predikant. Als een gemeente geen predikant 
heeft, heeft zij deze kosten niet.

Inmiddels zijn ook op dit terrein de fusiegesprekken van start 
gegaan. Gezien de grote verschillen tussen de beide regelingen 
met betrekking tot onder meer inhoud, (verdeling van) kosten 
en mate van flexibiliteit, is dit geen gemakkelijk traject. Daar 
komt nog een reglementair aspect bij. Diverse fondsen schrijven 
namelijk voor dat als twee organisaties (ook kerken) fuseren, dan 
de oudedagsvoorziening geharmoniseerd dient te zijn. Wij bid-
den onze Here om wijsheid en inzicht, ook voor dit aspect van het 
fusieproces.” 

Gezien de grote 
verschillen tussen 

beide regelingen 
is dit geen 

gemakkelijk traject

©
 Jonathan Brinkhorst

Plaatselijke 
kerken betalen 
mee aan de 
landelijke 
kosten die 
door het 
kerkverband 
worden 
gemaakt

Er wordt gestreefd 
naar een 
geharmoniseerd 
model voor alle 
kerken



10 11

KerkfusieKerkfusie
Liturgie
Zal door het fusieproces de vorm 
van de kerkdiensten veranderen? 

Anje de Heer van het Steunpunt 
Liturgie: “Het zou niet best zijn als 
dat niet het geval was. Het fusie-
proces biedt in dit opzicht juist 
een grote kans! Ruim vijftig jaar 
geleden gingen we uit elkaar. Qua 
kerkgeschiedenis stelt vijftig jaar 
niet zoveel voor, maar het is lang 
genoeg om twee eigen culturen 
te doen ontstaan. Het is belang-
rijk om in de gaten te houden 

dat het bij het gesprek over ‘de vorm van de kerkdiensten’ gaat 
over liturgie. Uit de grond van mijn hart zeg ik dat het bij litur-
gie gaat om ritualiteit, een van Gods prachtige scheppingsga-
ven. Het kiezen van rituelen is niet vrijblijvend. Hoe we omgaan 

met rituelen laat zien wat we belangrijk vinden, 
toont hoe ónze gezamenlijke relatie met God is. 
Als de vorm verandert, verandert de inhoud mee; 
als de inhoud verandert, verandert de vorm mee.  
Als kind heb ik de scheiding van 1967 meege-
maakt. Nu vergaderen eredienstdeputaten en 
commissieleden van GKv en NGK sinds een jaar 
samen, en het Steunpunt Liturgie vergadert altijd 
mee. Geweldig, vooral omdat het gesprekken op 
gang brengt waarbij luisteren en samen de diepte 
in gaan centraal staan. Daar kunnen wij de kerken 
mee dienen. Liturgie is het mooiste wat er is. Maar 

liturgie is ook kwetsbaar, want ze is onlosmakelijk verbonden 
met geloofsbeleving en geloofsbelijden; en dan zo dat het indi-
viduele opgaat in het gezamenlijke (en omgekeerd). Dus: lieve 
gemeenten, grijp deze kans aan.”
 

Missionair & Zending
Welke missionaire projecten hebben beide kerkverbanden en welke 
kansen schept samengaan? 

Peter Wierenga, missionair consulent NGK/GKv: “Evangelisa-
tie is vrijwel altijd iets wat erbij moet worden gedaan, naast het 
gewone kerkelijk leven, meestal door een kleine groep actieve-
lingen. In weinig kerken is een écht gemeentebreed verlangen 
om in de buurt actief te zijn in woord en daad. Dat kan ook ver-
legenheid zijn: wie zouden we willen bereiken en hoe dan? Durf 
en kan ik dat wel? Niemand zit op ons geloof te wachten! Daarin 
zijn NGK en GKv gelijk.

Verschillen zijn er ook. De GKv-gemeenten zijn van de orga-
nisatie en willen verlangen planmatig goed vormgeven. De 

De relatiekracht 
van de NGK en de 

regelkracht van 
de GKv versterken 

elkaar

NGK-gemeenten zijn meer van 
de relatie en het gebed. Van pro-
jectmatige en pionierende initia-
tieven zijn er zo’n twintig stuks in 
de GKv en iets van zes in de NGK. 
Beide kerken kunnen in samen-
werkingsgemeenten zeker wat 
aan elkaar hebben: relatiekracht 
en regelkracht die elkaar verster-
ken. Predikanten en pioniers die 
meer samen vanuit de gemeente 
aan de slag kunnen. Doe mij deze 
kerkelijke eenheid, zeker wanneer 
deze ‘de wereld’ ten goede komt!”

Hoe is praktisch gezien het zendingswerk geregeld? En wat bete-
kent een samengaan van GKv en NGK plaatselijk en landelijk?

Wierenga: “De laatste jaren is het zendingswerk sterk veran-
derd. Regionale samenwerking staat onder druk, doordat elke 
gemeente eigen gemeenteleden (en kinderen en vrienden van) 
kent die ergens in de zending actief zijn. En kerken willen tegen-
woordig vaak meer in Nederland zelf aan de slag. 
Er is een nieuw zendingsgebied van Vinex- en ach-
terstandswijken. Ook hier is de GKv vaak meer van 
de professionele organisatie en de NGK meer van 
ondersteuning van de mensen die je kent.
Wat maakt een fusie ingewikkeld bij zending? In 
een samenwerkingsgemeente komen van beide 
kanten zendingsprojecten en -collecten samen. 
Twee keer zoveel als één gemeente gewend is, 
vaak te veel om als één gemeente allemaal te blij-
ven ondersteunen. Maar hoe kies je wanneer elk 
van die projecten, zendingswerkers en partnerge-
meenten op je steun konden rekenen? Hoe blijf je trouw aan je 
mensen en partners en ga je toch verminderen? Een gezamenlij-
ke uitdaging is mensen onder de dertig jaar weer gaan betrekken 
bij het zendingswerk. Gebed, meeleven en geld drogen per gene-
ratie meer uit. Ik hoop dat NGK en GKv nu samen gaan nadenken 
over hoe ze jongere leden er weer bij kunnen betrekken!”

Het fusieproces 
biedt een grote kans 
voor de liturgie



12 13

Pastoraat Pastoraat

Bevrijding
Maar als er verder niets gebeurt, dan dooft vroeg of laat het doorge-
broken licht weer uit. Dan komt er geen eind aan het oude zeer. Het 
blijft als een schaduw het leven van een kind van God versomberen, 
met alle risico’s van dien. Vraag is alleen wat er nog te doen valt. 
Erkenning van schuld vragen is in de meeste geval-
len niet meer mogelijk. Als ambtsdrager doe je er 
daarom goed aan met de pastorant door te denken 
over de vraag hoe oud zeer werkelijk genezen kan 
worden. Wat leer je daarover uit de Bijbel?

Als ik de Bijbel goed lees, begint dat niet bij excu-
ses van de ander vragen, ook al zou de ander uit-
eindelijk door de knieën gaan. Bevrijding van oud 
zeer begint niet met het overwinnen van een ander, het begint bij 
de overwinning van jezelf. Zelfoverwinning die zo ver gaat dat je je 
eigen verontwaardiging en boosheid overwint. Dat je niet langer in 
het onrecht dat jij hebt geleden een rechtvaardiging vindt om je als 

Genezing van 
oud zeer begint 

met zelf door 
de knieën gaan 

©
 H

ans Buurm
an

Bevrijding van oud 
zeer begint bij de 
overwinning van 

jezelf

H A N D R E I K I N G

Zoals ook wij…
Genezing van oud zeer

Melle 
Oosterhuis

Het herstel van een kerkelijke breuk is een Godswonder, een 
kostbaar bewijs van zijn genade. Een wonder waar Jezus om 
gebeden heeft en waarvoor Hij met zijn bloed heeft betaald. 
Waar Hij met al de kracht van zijn Geest aan heeft gewerkt. 
Alle eer en dank aan God. Het herstel van een kerkelijke 
breuk leidt ook tot een ontmoeting van beschadigde men-
sen. Ze voelen pijn en verontwaardiging, die het heel moeilijk 
maken elkaar in de ogen te kijken. De kerkelijke hereniging 
roept wakker wat oud zeer leek, maar in werkelijkheid nog 
onverminderd pijnlijk is. Veel zielzorgers in de NGK en GKv 
komen deze pijn en verontwaardiging, bezorgdheid of zelfs 
boosheid, tegen in hun huisbezoeken en ambtelijke gesprek-
ken. Met alle pastorale verlegenheid van dien. En dat terwijl 
pastoraat hier zo belangrijk is voor het persoonlijk heil van 
mensen en daarmee voor de voortgang van het proces van 
kerkelijke eenwording.

Erkenning
Allereerst wil ik erop aandringen de pastorant met zulk oud zeer 
serieus te nemen. Rond de breuk in de jaren zestig van de vorige 
eeuw hebben zich heel pijnlijke situaties voorgedaan; op kerkelijk 
niveau, maar ook in de persoonlijke sfeer. Mensen zijn daardoor 
geraakt in het meest kostbare in hun leven en in de heiligste van 
hun overtuigingen. Door uitspraken en maatregelen van kerkelijke 
vergaderingen, door de bejegening door broeders en zusters in de 
Heer, onder wie vaak ook naaste familie. Dat heeft verwondingen 
opgeleverd, waarvan de littekens en de pijn door de tijd en ook door 
het wegvallen van de verantwoordelijke instanties of personen niet 
worden weggenomen. Ze zijn een eigen leven gaan leiden, maar 
zijn daardoor niet minder werkelijk. Wie daarin door zijn of haar 
ambtsdragers van nu niet serieus wordt genomen, die ondergaat 

een herbeleving van het onrecht van toen.
Wil een ambtsdrager die pijn op een geloofwaar-
dige manier serieus nemen, dan moet hij of zij ten 
minste kennisnemen van dit stuk recente kerkge-
schiedenis. Vergeten en vergeven leidt voor deze 
beschadigde broeders en zusters opnieuw tot 
beschadiging. Daarentegen voelt het serieus geno-
men worden, heuse betrokkenheid in het oude zeer 

als herstel van recht, ook als er van het verleden niets ongedaan 
gemaakt kan worden. Daarmee breekt al het eerste licht door het 
grauwe wolkendek boven iemands leven.

Mensen zijn geraakt 
in het meest kostbare 
in hun leven



14 15

Pastoraat Pastoraat

Nieuw perspectief
Dan is de Vader rijk in vergeven. Vergeven in de volste zin van het 
woord. Ook het ongedaan maken van de schande en het herstel van 
de schade van onze zonden.
Daarmee opent zich ook nieuw perspectief voor Christus’ kerkver-
gadering op aarde. Herstel van de schade, die wij door onze kerke-
lijke strijd hebben toegebracht aan zijn naam en rijk. Nieuwe een-
dracht en toewijding aan de bouw van Christus’ kerk. Dan juichen 
de engelen in de hemel, tranen in hun ogen. Tranen van blijdschap 
om de redding van zondaren en de genezing van oud zeer. Tranen 
van geluk om de grootheid van Gods ontferming en om de voort-
gang van de bouw van Christus’ kerk.

Ds. Melle Oosterhuis is als predikant betrokken geweest bij de lokale 
gesprekken tussen GKv en NGK in Ede en Kampen, en heeft als voor-
zitter van de generale synode meegewerkt aan de toenadering tussen 
beide kerkgenootschappen.

Melle 
Oosterhuis, 
preses van 

de generale 
synode GKv, 

in gesprek 
met Willem 

Smouter, 
voorzitter van 

de landelijke 
vergadering 

NGK 

©
 André D

orst, Reform
atorisch D

agblad

eisende partij boven de ander te plaatsen. Nee, je herkent bij nader 
inzien steeds meer van die ander bij jezelf. En ten slotte ga je niet 
langer met opgestoken vinger tegen hem tekeer, maar sta je met 
een arm om zijn schouder naast hem. Dat leer ik van de Heer Jezus: 
niet alleen je bondgenoot, maar zelfs je vijand liefhebben. En dat 
kan nog, ook als die ander al gestorven is en die kerkelijke vergade-
ring ontbonden.

Vergeving
Met zelf vergeven is een eerste stap gezet naar vergeving vragen. 
Vanuit de herkenning van jezelf als zondaar, naar de erkenning van 
eigen fouten. Jezelf meten met de maat waarmee je anderen geme-
ten hebt, ook als het gaat om het oude zeer. De keuzes die je zelf 
gemaakt hebt in het kerkelijke conflict, bekijken door de bril van de 
ander. De houding die jij hebt aangenomen tegenover broeders en 
zusters, familieleden of vrienden. Jouw oordelen, jouw stellingen 
en uitspraken, jouw ‘heilig moeten’. Daarmee groei je toe naar het 
moment dat je de ander van jouw kant vergeving gaat vragen. Zo 
komt het tot heus herstel van de verhoudingen. 
Dat leert ook de pastorale ervaring. Het oplossen van conflicten in 
families of tussen gemeenteleden gaat niet lukken zolang de strij-
dende partijen primair van elkaar schulderkenning eisen. Verzoe-
ning komt pas tot stand als je onvoorwaardelijk je eigen aandeel 

in het ontstane conflict erkent en daarvoor van 
de ander vergeving vraagt. Dat is het Godswonder 
dat ten grondslag ligt aan heuse verzoening tussen 
broeders en zusters van hetzelfde huis.

Herstel
Daarmee breekt dan ook de weg naar boven open. 
Want alleen zo kun je bidden zoals Jezus het ons 
geleerd heeft. Zo kun je ónze Vader zeggen en ook 
die vijfde bede bidden: “Vergeef ons onze schulden, 

zoals ook wij hebben vergeven wie ons iets schuldig was”. De bede 
die, als je de conclusie van Jezus’ gebedsonderwijs leest, wel het 
hart van het Onze Vader lijkt. “Want als jullie anderen hun misstap-
pen vergeven, zal jullie hemelse Vader ook jullie vergeven. Maar als 
je anderen niet vergeeft, zal jullie Vader jullie misstappen evenmin 
vergeven” (Mat. 6:14, 15).

Oppervlakkig gelezen klinkt het “zoals ook wij …” als het aandragen 
van een goed werk, dat ons het recht geeft om vergeving te vragen. 
De catechismus legt het in zondag 51 uit als een beroep op diezelfde 
genade van God, waardoor de gezindheid van ons hart is vernieuwd. 
Ik ben geneigd het te lezen als onderstreping van onze verootmoe-
diging. Het feit dat wij elkaar vergeven laat zien dat wij ons ‘arme 
zondaars’ weten, die elkaar vóór alles moeten vergeven en verge-
ving vragen voor zoveel wat we elkaar aandoen. Die daarom voor 
de troon van onze Vader in zielsverbondenheid bidden: vergeef óns 
ónze schulden. Dan strekken zondaren samen hun armen uit naar 
een vergevingsgrond buiten zichzelf. De rechtsgrond die Christus 
door zijn offer aan het kruis voor ons heeft gelegd.

In ziels­
verbondenheid 
bidden: vergeef óns 
ónze schulden



1716

Lokale kerk en kerkverband

B E Z I N N I N G

Hartelijke verbondenheid onmisbaar
Bindingsangst, noodverband of kerkverband?

Leon van den 
Broeke

Veel mensen denken bij het woord ‘kerk’ aan de lokale (eigen) 
kerk. Maar hoe kijk jij als werker in de kerk aan tegen het 
kerkverband en wat betekent dit voor het kerk-zijn anno 
2019? Of haak je meteen af, omdat je missionaire activiteiten, 
Nacht Zonder Dak met de jongeren, de bijbelkring met asiel-
zoekers of de zorgen in de eigen gemeente veel belangrijker 
vindt? De relatie tussen de lokale kerk en het kerkverband is 
een klassiek, maar ook actueel thema. Ook al bewaken som-
migen de lokale kerk als een te verdedigen fort. Anderen voe-
len geen klik als het over het kerkverband gaat: het moet in de 
kerk over Jezus in je hart gaan. Bij nog weer anderen klinkt er 
een zucht van opluchting: mag het ook eens over de katholi-
citeit (kort gezegd: de algemeenheid) en solidariteit van ker-
ken gaan?

Ontwikkelingen in de gereformeerde kerken laten de soms moei-
zame verhouding tussen de lokale kerk en het kerkverband zien, en 
ook het gebrek aan zicht op waar het kerkverband voor staat. De 
fusie van de GKv en de NGK, maar ook kerkelijke conflicten in deze 
en andere kerken, bevragen die relatie en die identiteit. Voor veel 
gemeenteleden staat het kerkverband op grote afstand, dat is iets 
voor een handvol ingewijden. Zijzelf hebben er niet of nauwelijks 
mee te maken. Zelfs een verhuizing naar elders betekent niet langer 
een vanzelfsprekende aansluiting bij een andere kerk in hetzelfde 
kerkverband. Waar dat nog wel het geval is, ervaren velen dat je dat 
kerkverband niet nodig hebt voor je geloof. Of er bestaat het beeld 
dat het kerkverband alleen maar geld kost en bureaucratie in de 
hand werkt, waarmee de vrijheid van de lokale kerk verdwijnt. 

Vrijmaking
De spanningen in bijvoorbeeld de Christelijke Gere-
formeerde Kerken (CGK) laten de urgentie van het 
thema zien. Die gaan over de vrouw in het ambt, 
maar daaronder ligt de vraag naar de verhouding 
tussen de lokale kerk en het kerkverband. Wat bete-
kenen de besluiten van de synode voor kerkenraden 
die andere wegen willen gaan en wat betekenen 
besluiten van kerkenraden voor de synode? 
Het spanningsveld is niet beperkt tot de CGK. Sinds de Vrijmaking 
van 1944 weten de GKv er alles van. Zij hebben het teveel aan gezag 
dat een synode aan zichzelf toekende als onrecht(matig) ervaren. 

Velen ervaren dat je 
het kerkverband niet 

nodig hebt voor je 
geloof

C O L U M N

Hoop

Almatine 
Leene

“Iedereen met wie wij in aanraking komen, ontvangt hoop.” 
Deze zin verwoordt de visie die wij onlangs in onze gemeente 
hebben geformuleerd. Momenteel zijn we bezig om te kijken 
wat die visie betekent voor onze structuren en activiteiten. 
Het is een spannend proces, dat tegelijkertijd richting en 
energie geeft. Ik merk in de praktijk dat het belangrijk is om 
een duidelijke en uitdagende visie te hebben als gemeente. 

Delen
De visie om hoop te delen leeft al langer bij de kerkenraad, maar zo 
zwart-op-wit hadden we het nog niet verwoord. Het is ook nogal 
wat. Maar goed, het is tenslotte een visie gebaseerd op wat de drie-
ene God ons zelf aanreikt. Christus zelf is onze hoop. We kunnen 
niets anders dan Christus brengen. Hoop is een geschenk van God 
en hoop mag ons vervullen met vreugde en vrede (Rom. 15:13).
Deze visie komt voort uit de context waarin we in Stellenbosch leven. 
Een visie moet volgens mij gericht zijn op de ander en niet zozeer op 
jezelf. De kerk is er niet omwille van zichzelf maar omwille van het 
Koninkrijk. De context van Stellenbosch is er een van wanhoop. Van 
arme mensen zonder werk en eten, van mensen die beroofd worden 
en vermoord, van een economie die alleen maar achteruitgaat, van 
racisme en corruptie, en een enorm verschil tussen rijken en armen. 
Mensen zijn bang en weten niet hoe het verder moet. Voor je het 
weet vreten pessimisme en angst je op. Wat hebben wij dan als kerk 
te bieden? 

Ontvangen
Uit hoop leven is geen goedkope, optimistische oplossing of een 
doekje voor het bloeden. Hoop vanuit christelijk perspectief gaat veel 
dieper en kan voor iedereen iets anders betekenen. Een stukje brood, 
een luisterend oor, samen aanbidden en vieren, na een preek beseffen 
dat je waardevol bent, hoop op leven-na-de-dood, op gerechtigheid 
en ga zo maar door. Onze visie stelt dat we graag willen dat mensen 
dát ontvangen. Dat is niet alleen aan ons en het is meer dan ‘hoop 
geven’. Deze visie betekent dat we onszelf moeten afvragen wat de 
ander nodig heeft en in veel gevallen zijn wij ook zelf die ‘ander’.
Mijn hoop is dat er in het proces van eenwording tussen de NGK en 
GKv ook één duidelijke en spannende visie komt. Een visie die ons 
uitdaagt zodat de mensen om ons heen door ons Christus mogen 
ervaren op een heel concrete manier.

Dr. Almatine Leene is predikant in de NG-kerk in Stellenbosch-Wes 
(Zuid-Afrika) en docent dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.



18 19

Lokale kerk en kerkverbandLokale kerk en kerkverband

De lokale kerk leeft 
niet op zichzelf en is 
evenmin in zichzelf 

gekeerd

werking” van het kerkverband en verwijst naar Schilders stelling: 
“Christus heeft zijn leven gegeven ook voor het kerkverband”.
Kamphuis’ serie valt te verstaan tegen de achtergrond van de 
kerkstrijd in de jaren vijftig en zestig van de vorige eeuw met als 
gevolg de scheuring van 1967 en het ontstaan van de NGK. Deze ker-
ken benadrukken nog meer dan vrijgemaakten de zelfstandigheid 
– en vrijheid – van de lokale kerk. 
De omslag in de GKv van een sterk kerkverbandelijke beleving naar 
een mentaliteit waarin het kerkverband bij veel mensen niet eens 
meer in hun beleving voorkomt, is ook een reactie op een sterk gere-
guleerde ‘vrijgemaakte’ identiteit. Daarnaast ontstond een groeien-
de herkenning van andere geloofsgemeenschappen in dorp, stad of 
regio, buiten de GKv.

Gezamenlijke afspraken
Waarom ben ik als lokale kerk mijn zusters hoe-
der? Het principe van een kerkverband staat onder 
druk in een tijd van individualisme dat ook leidt tot 
kerkelijk individualisme en gebrek aan solidariteit 
tussen lokale kerken. De verschillen zijn groot, ver-
lammen het kerkverband en leiden tot onverschil-
ligheid. Veelkleurigheid mag er zijn in de samenle-
ving, ook in de kerkelijke samenleving.
Tegelijkertijd geldt dat je als gelovigen alles met elkaar te maken 
hebt. In het kerkverband maak je afspraken met elkaar over bijvoor-
beeld diaconale zaken, de pastorale zorg voor doven, de relatie met 
de overheid en contacten met buitenlandse kerken; omdat je die 
taak als lokale kerk niet alleen aankunt. Vervolgens kom je die geza-
menlijke afspraken na. Net zoals je binnen je lokale kerk gemaakte 
afspraken met elkaar respecteert en naleeft, ook vanwege (rechts)
bescherming en (rechts)zekerheid. Stel je voor dat je elke week 
moet discussiëren over de aanvangstijden van de erediensten, het 
salaris van de koster of de indeling van de catechesegroepen. Het is 
beter om dat vooraf goed te regelen. Zo geldt dat ook voor het kerk-
verband.

Katholiciteit
De accentuering van de lokale kerk is niet onbegrijpelijk. Daar wordt 
het Woord van God uitgelegd en verkondigd, daar wordt gedoopt 
en het brood gebroken. Dat verbindt ons vervolgens met andere 
geloofsgemeenschappen, dichtbij en veraf. Een lokale kerk mag dan 
wel compleet kerk zijn, zij is niet dé complete als was zij de enige 
kerk. De lokale kerk leeft niet op zichzelf en is evenmin in zichzelf 
gekeerd, hoezeer we haar ook bewieroken of aan haar onze handen 
meer dan vol hebben. 
Als we met de Apostolische Geloofsbelijdenis (uit)zingen dat de kerk 
één, heilig, katholiek en apostolisch is, dan heeft dat gevolgen voor 
ons doen en denken, spreken en handelen. De katholiciteit van de 
kerk tilt ons uit boven de lokale zelfgenoegzaamheid en sores. 

Twee basisprincipes
Vanouds heeft het gereformeerde kerkmodel voorzien in een aan-

De zelfstandigheid van de lokale kerk werd toen benadrukt. Daar-
mee namen zij stelling tegen de Gereformeerde Kerken in Neder-
land (synodaal, GKN). Deze kerken stelden in hun herziene kerkorde 
(1957) dat ook de classis en de synoden “elk naar hun eigen aard, 
kerkelijk gezag, haar door Christus verleend” hebben (art. 26, 1957/
art. 28, 1971).

Voor vrijgemaakten was dit nog meer olie op het 
kerk(recht)elijke vuur. Voorop staat het belang van 
de lokale kerk. De aard van de kerkenraad is anders 
dan die van de classis en de synode. Het gezag van 
de kerkenraad is door Christus gegeven. De classis 
en de synode hebben slechts afgeleid gezag, hun 
door de kerken gegeven. De kerkenraden van lokale 
kerken besluiten in alle vrijwilligheid al dan niet toe 
te treden tot het kerkverband. Als ze eenmaal zijn 

toegetreden, zijn ze ook aan elkaar gegeven. Daar werd met grote 
klem op gewezen. Zo werd de eenheid van het kerkverband juist in 
de GKv als bijzonder sterk en bijgevolg soms ook als beklemmend 
ervaren. 

Paradox
De vrijgemaakten kennen een paradoxale omgang met het kerkver-
band. Formeel wordt uitgegaan van de zelfstandigheid van de lokale 
kerk, maar in de beleving heerste een sterke drang tot kerkverban-
delijke eenheid. Dit paradoxale werd zichtbaar in jaren zestig van de 
vorige eeuw. Tussen 1961 en 1965 schreef hoogleraar Kerkgeschiede-
nis en Kerkrecht Jaap Kamphuis in De Reformatie een serie artike-
len over het kerkverband. In ‘Roeping en recht tot oefening van het 
kerkverband’ wijst hij naar de nieuwtestamentische gemeenten die 
“reëel het verband (…) oefenen met elkaar, zoals zij er door de apos-
tel Paulus ook toe werden opgewekt”. Hij heeft het over de “heerlijke 

Wat betekenen 
de besluiten 

van de 
synode voor 

kerkenraden 
die andere 

wegen willen 
gaan? 

In de GKv heerste 
een sterke drang tot 
kerkverbandelijke 
eenheid

©
 H

ans en Lidy Fotografie



20 21

Lokale kerk en kerkverbandLokale kerk en kerkverband

naar hun gevoel ver van het geloofsbed af staan. Ze willen horen bij 
een geloofsgemeenschap met een positieve, energieke en inspire-
rende uitstraling, niet bij een kerk(verband) waarvan de leiders en/
of de leden het evangelie van Jezus Christus schade berokkenen. 

Onmisbaar
Als het gaat om het klassieke spanningsveld tussen de lokale kerk 
en het kerkverband dan lijkt het vaak te draaien om bevoegdheden 
en macht, om de kerkenraad enerzijds en de classis en de synode 
anderzijds. Hoezeer dit ook historisch, theologisch en/of kerkrech-
telijk of kerkelijk te begrijpen is, het kan ten koste gaan van het 
samen kerk-zijn; zeker in een tijd waarin menig lokale kerk kampt 
met krimp. Dat valt te betreuren, omdat het kerkverband juist loka-
le kerken kan helpen om anno 2019 wezenlijk kerk van Christus te 
zijn in een seculiere samenleving. Om een positieve en inspirerende 
lokale kerk te zijn en te blijven, is een hartelijke verbondenheid met 
het landelijk kerkverband onmisbaar!
Wie te zeer de nadruk legt op de lokale kerk verliest de katholiciteit 
van de kerk uit het oog. Of dat nu uit kerkelijke bindingsangst is of 
omdat het kerkverband op z’n best als noodverband wordt gezien. 
Wie te zeer de nadruk legt op het kerkverband doet tekort aan de 
ruimte die een lokale kerk nodig heeft om kerk van Christus te zijn. 

Leon van den Broeke is universitair hoofddocent Kerkrecht en direc-
teur van het Deddens Kerkrecht Centrum aan de Theologische Uni-
versiteit Kampen. Hij is ook universitair hoofddocent Religie, Recht en 
Samenleving/Kerkrecht en voorzitter van het Centrum voor Religie en 
Recht aan de Vrije Universiteit Amsterdam.

De informatie­
stroom is de 
laatste jaren 
in hoog tempo 
toegenomen 

©
 H

an
s 

Bu
ur

m
an

tal instrumenten voor het kerkverband: de naburige kerk(enraad), 
de consulent, de visitatie, de classis en de synode. Lokale kerken 
komen nog meer tot hun recht doordat er waarborgen zijn inge-

bouwd tegen machtsmisbruik en andere vormen 
van onrecht. In vogelvlucht: deze vallen terug te 
voeren op de beide polen van de acta van de Syno-
de van Emden van 1571. Deze synode heeft de toon 
gezet voor de ontwikkeling van de jonge zestiende-
eeuwse gereformeerde kerk.

Het eerste artikel verbood de heerschappij van 
de ene lokale kerk, en de “Dienaars des Woords”, 
ouderlingen en diakenen, over de andere. In andere 

bewoordingen laat dit zich vinden in artikel A2.2 van de GKv-kerkor-
de: “Allen staan onder de ene Heer, Jezus Christus, het hoofd van zijn 
kerk. Geen persoon of kerk mag een andere persoon of kerk over-
heersen”. Het laatste artikel (53) van Emden stelde dat de artikelen 
alleen gewijzigd mochten worden “met ghemeyn accoort”, alleen 
met algemene instemming.
Daarmee zijn niet alle antwoorden gegeven, maar wel twee belang-
rijke basisprincipes, die willen helpen om kerk van Christus te zijn 
en te blijven, opdat het Woord verkondigd kan worden, de sacra-
menten kunnen worden bediend en de tucht kan worden uitgeoe-
fend. Een echo van artikel 53 van Emden laat zich horen in artikel 
A3.1 en 3.2. van de GKv-kerkorde: “De kerkorde is door de kerken 
vastgesteld als een gemeenschappelijke regeling voor het leven in 
de gemeente en het samenleven van de kerken. De kerken, ambts-
dragers en gemeenteleden houden zich aan de kerkorde en de ker-
kelijke regelingen en besluiten”.

Onderwaardering
Accentuering van de lokale kerk heeft als nadelig effect de onder-
waardering van het samen kerk-zijn in de regio en landelijk. Door 
digitalisering, vervoersmogelijkheden, meer vrije tijd dan ooit en 
globalisering worden afstanden anders ervaren dan in de zestien-
de eeuw. Toen en in de eeuwen daarna kwamen velen niet of nau-

welijks buiten hun dorp, stad of classis. Dat is nu 
volstrekt anders, tegelijkertijd is er meer mentale 
afstand tot het bovenlokaal kerk-zijn. Dat is opval-
lend omdat we voor hobby’s, sport en (vrijwilligers)
werk in allerlei regionale, nationale en internatio-
nale verbanden participeren. Het kan niet aan de 
afstanden of de vervoersmogelijkheden liggen dat 
we minder affiniteit hebben met de classis en de 
synode.

Het heeft ook te maken met het onbekende, het gebrek aan zicht op 
wat daar gebeurt – behalve wat we daarover in de media lezen – en 
informatiemoeheid. De informatiestroom is de laatste jaren in hoog 
tempo toegenomen. Mensen maken een selectie uit het nieuws, ook 
uit het kerkelijke nieuws. Verder valt te beluisteren dat mensen moe 
zijn van kerkelijk gedoe, kerkpolitiek en complexe vraagstukken die 

Geen persoon of 
kerk mag een andere 
persoon of kerk 
overheersen

Mensen zijn moe 
van kerkelijk 
gedoe en complexe 
vraagstukken



22 23

M E E D E N K E N  O V E R  E E R S T E  V E R S I E

Nieuwe kerkorde als inspiratiebron
Grotere vrijheid en meer verantwoordelijkheid

KerkrechtKerkrecht

Het kan je niet ontgaan zijn: gereformeerd-vrijgemaakten en 
Nederlands gereformeerden werken toe naar een echte een-
heid. Voor de zomer kwam een eerste versie van de nieuwe 
kerkorde uit. Heb je die al gezien? Of is zo’n kerkorde wat jou 
betreft het minst boeiende onderdeel van het groeien naar 
eenheid? Wat verandert er eigenlijk? En wat doet zo’n kerk-
orde met je?

“Woorden die het leven in de kerk beschrijven, stimuleren, bescher-
men. Waarin je het levende hart hoort kloppen. Regels als vangnet, 
beschermend voor zwakken, sterk tegenover onrecht. Mooi werk, 
een kerkorde mee schrijven.” Dat tweette ik onderweg in de trein, 
na een dag lang overleg binnen de Werkgroep Toekomstige Kerkor-
de. De redactie van Dienst ving die tweet op en vroeg me om er meer 
over te schrijven. Wat is er zo mooi aan? En wat gaan werkers in de 
kerk eigenlijk merken van die nieuwe kerkorde? Met welke verande-
ringen krijgen we te maken?

Familie van elkaar
Om met dat laatste te beginnen: er verandert helemaal niet veel. 
Vanaf het begin van het proces van naar elkaar toegroeien, was te 
merken dat deze twee kerkverbanden familie van elkaar zijn. We 
lijken echt op elkaar. Heel veel is nu al hetzelfde en de werkgroep 
kiest ervoor om niet allerlei vernieuwingen voor te stellen. De kerk-
orde sluit op veel punten gewoon aan bij wat al functioneert in 
beide kerkverbanden. Verwacht dus niet allerlei schokkende veran-
deringen.
Je kunt je sowieso afvragen wat je als werker in de kerk merkt van 

wat er in de kerkorde staat. Ik vergelijk het wel-
eens met een gebruiksaanwijzing. Toen wij een 
espressoapparaat kochten, hebben we vooraf geen 
gebruiksaanwijzingen gelezen. We zagen adver-
tenties, we lazen beoordelingen en vergeleken prij-
zen. Toen we hem in huis hadden, scanden we kort 
hoe hij werkt en al gauw was het eerste kopje koffie 
gezet. Pas toen er iets niet lukte bij het schoonma-

ken, heb ik stap voor stap doorgenomen hoe dat moest. Toen was 
die gebruiksaanwijzing onmisbaar. Zo is ook een kerkorde er vooral 
om nog eens na te kijken hoe iets moet, hoe je zorgvuldig iets aan-
pakt of waar je aan moet denken bij bijzondere situaties. Maar in 

het gewone gebruik ligt de kerkorde niet bovenop de stapel van 
meestgelezen boeken.

Stimuleren
Toch doe ik de kerkorde daarmee geen recht. Als die alleen een 
soort EHBO-handboek was, zou ik er niet zo enthousiast over 
zijn. De kerkorde is meer, de kerkorde mag ook een 
inspiratiebron zijn. Zoals het lezen van de hand-
leiding van mijn nieuwe camera –  ik ben hobby-
fotograaf – me enthousiast maakt. Ik ben blij met 
de vele mogelijkheden, ik constateer verrast hoe 
ingenieus dat ding in elkaar zit. Dat er zo goed 
over nagedacht is, stimuleert mij om het goed te 
gebruiken. Goed bezig, zeg ik dan tegen mezelf. 
Omdat ik snap waarom het zo werkt en hoe dat positief uitwerkt. 
Zo kan de kerkorde stimuleren om goed bezig te zijn. De kerkorde 
als inspiratie voor je werk in de kerk. 
Dat stimulerende zit in sommige formuleringen. “De leden van 
de gemeente dragen dit geloof uit in de samenleving, door een 
leven dat past bij Gods koninkrijk.” Je zou er op huisbezoek zo een 
startvraag van kunnen maken. Over huisbezoek gesproken: “De 
ouderlingen zien toe op het geestelijk leven van de leden van de 
gemeente. Zij zoeken hen op en zorgen dat ook andere gemeen-
teleden dit doen”. Misschien een speerpunt in je wijk voor het 
nieuwe seizoen: zorgen dat er onderling meer bezocht wordt. 
De kerkorde stimuleert ook om na te denken, bijvoorbeeld over 
verhoudingen binnen de kerk. Wat is de rechtspositie van de predi-
kant? Ben je als kerkenraad zijn werkgever en werkt het dus zoals 
in een bedrijf? Nee. “De kerkenraad en de gemeente ontvangen 
hem als dienaar van Christus.” Hoe vertaal je dat praktisch en hoe 
help je gemeenteleden daarbij?

Pas toen het 
schoonmaken 
van ons 
espresso­
apparaat niet 
lukte, heb ik 
de gebruiks­
aanwijzing 
doorgenomen 

©
 R

ob
 V

re
ug

de
nh

il

De kerkorde is meer 
dan een soort EHBO-

handboek

Rob 
Vreugdenhil

Verwacht niet 
allerlei schokkende 
veranderingen



24 25

KerkrechtKerkrecht
Van elkaar geleerd
Stimuleerde het gesprek tussen NGK en GKv ook om de kerkorde aan 
te passen? Zeker wel. De NGK-cultuur prikkelde de vrijgemaakten 
bijvoorbeeld om opnieuw na te denken over de verhouding tussen 
landelijk kerkverband en plaatselijke gemeente. Wat regel je cen-
traal in de synode en wat is de vrijheid van de lokale kerk? Die vraag 

speelde ook steeds bij het schrijven van de kerkorde. 
Wat zet je er wel in en wat niet?
Iemand berekende dat de nieuwe kerkorde dui-
zend woorden korter is dan die van de GKv, en dui-
zend woorden langer dan het AKS, de ‘kerkorde’ 
van de NGK. Het lijkt er dus op dat we goed van 
elkaar geleerd hebben! Vergeleken met de GKv van 
zo’n 25 jaar geleden is er veel verschoven naar de 

verantwoordelijkheid van de kerkenraad. De diensttijd van een 
ambtsdrager, kerkdiensten op feestdagen, de tweede kerkdienst, 
de catechismuspreek, liturgie en liedkeus – het zijn onderwerpen 
waar de kerkorde niet concreet iets over voorschrijft. Ook over het 
werken met een kernkerkenraad, het benoemen van pastoraal 
bezoekers of het samen vergaderen van ouderlingen en diakenen 
kan een kerkenraad zelf besluiten nemen.
Je kunt dat grotere vrijheid noemen. Het betekent ook meer verant-
woordelijkheid om zelf inhoudelijk het gesprek aan te gaan in de 
kerkenraad en de gemeente. Een eenvoudig beroep op ‘zo staat het 
in de kerkorde’ is niet meer mogelijk. De ruimte in de kerkorde daagt 
je als kerkenraad uit om serieus werk te maken van het geestelijk 
leidinggeven rond allerlei keuzes.

Onderlinge binding
Meer vrijheid is iets anders dan onverbondenheid. Sterker dan in 
(delen van) de NGK gebruikelijk was, legt deze kerkorde nadruk op 
onderlinge binding van de kerken. Daarbij moet je niet direct aan 
de landelijke synode denken. Er ligt veel accent op de regionale 
vergadering (in de GKv tot nu toe ‘classis’). Het is een tendens in 
de GKv waarvan we hopen dat zij zich voortzet in het nieuwe kerk-
verband: de regiovergadering heeft een belangrijke functie voor de 

kerken. Daar ontmoet je elkaar. Daar leer je elkaar 
kennen. Drie of vier keer per jaar bespreek je met 
elkaar hoe het gaat in de kerken. Je voelt je verant-
woordelijk voor elkaar.
In de regiovergadering benoem je het wanneer je als 
kerkenraad iets wilt besluiten wat duidelijk afwijkt. 
Je vraagt om zusterlijk meedenken. Dat werkt, want 
je kent elkaars situaties. Je weet dat in de stadsge-
meente iets nodig is, terwijl het in het dorp ernaast 

niet gepast is. Zo kun je samen een uitzondering verantwoorden. 
En er is genoeg vertrouwen om elkaar aan te spreken als een ker-
kenraad niet de goede keuzes maakt. De regiovergadering krijgt zo 
inhoud en diepgang. Bezinning hierover heeft in de GKv stimule-
rend gewerkt. Die winst mogen we delen in het nieuw te vormen 
kerkverband.

Beschermend recht
Goed bezig zijn in de kerk, 
dat is ook nodig om men-
sen te beschermen. Het 
zou niet mogen, maar in 
de gemeente van Christus 
vind je machtsmisbruik, 
onzuivere bedoelingen 
en verstoorde relaties. 
Gemeenteleden kunnen 
weggedrukt worden en 
werkers in de kerk voe-
len hoe kwetsbaar hun 
positie is. De kerkorde is 
geschreven vanuit het 
besef dat er recht gedaan 
moet worden. Desnoods 
moet er ingegrepen kun-
nen worden. Wie kwets
baar is moet niet over-
geleverd zijn aan de 
goed- of kwaadwillend-
heid van anderen.

Rechtsregels geven daarom bescherming. Op zulke punten is de 
kerkorde helder en bindend. Dat zijn we verplicht tegenover God die 
zelf rechter is. Het is ook nodig omdat anders de burgerlijke rech-
ter zich het recht toekent om corrigerend in te grijpen. Maar liever 
benadruk ik de positieve kant: laat het beschermende recht in de 
kerkorde een motivatie zijn om in je ambtswerk zorgvuldig te han-
delen, in liefde en recht. Besef dat je als werker in de kerk je positie 
zomaar zou kunnen gebruiken ten koste van een ander, terwijl je 
juist geroepen bent om te dienen.

Plaatselijke praktijk
Welke verschillen ga je in de praktijk merken als de 
twee kerkverbanden één worden? Dat zal vooral 
afhangen van je plaatselijke situatie. Over het wel 
of niet samenvoegen van een GKv en een NGK-
gemeente beslissen de kerkenraden zelf. De nieuwe 
kerkorde zal wel in alle gemeenten geldend worden.
Het kan een goed moment zijn om een paar mensen 
in je gemeente met de kerkorde aan het werk te zetten. Vraag een 
paar oud-ouderlingen om de kerkorde en de toelichting eens rustig 
te lezen. Laat ze op een rijtje zetten wat hun opvalt. Waar zien ze 
verschil met de plaatselijke praktijk? Waarin geeft deze kerkorde 
aanleiding om dingen beter te doen? Ik denk aan extra zorgvuldig-
heidsregels rond de kerkelijke tucht. Of de verbinding aan de bijbel-
se leer door de ondertekening van het verbindingsformulier –  hoe 
functioneert dat? Wat doe je met de ruimte die gegeven wordt om, 
met instemming van de gemeente, te besluiten om “ook doopleden 
die vanwege hun jonge leeftijd of beperkte ontwikkeling niet rijp 
zijn voor het doen van openbare geloofsbelijdenis maar zich wel als 

Rechtsregels 
geven 

bescherming

De nieuwe kerkorde 
zal in alle gemeenten 

geldend worden

Wat regel je centraal 
en wat is de vrijheid 
van de lokale kerk?

De regiovergadering 
heeft een belangrijke 
functie voor de 
kerken



26 27

KerkrechtKerkrecht
oprechte gelovigen laten kennen, tot het avondmaal toe te laten”? 
Typisch een onderwerp dat vraagt om goede geestelijke gesprekken 
en leiding door de kerkenraad. Of om te laten rusten omdat het niet 
past bij de gemeente.
Andere, minder opvallende verschillen gaan over het betrekken van 
de gemeente bij de constatering dat iemand zich onttrokken heeft, 
de inhoud van de typering ‘gastlid’ (het is gewoon praktisch als de 
kerken daarmee hetzelfde bedoelen) en de mogelijkheid dat visita-
toren hulp bieden bij moeiten of conflicten in de gemeente (en de 
vraag is of gemeenteleden weten dat ze een beroep op hen kunnen 
doen). Nieuw voor NGK’ers, maar waarschijnlijk ook voor een deel 
van de GKv’ers, zijn afspraken over hoe gemeenteleden bezwaar 

kunnen indienen bij de kerkenraad, en hoe je als 
kerkenraad zo’n bezwaar zuiver behandelt. Goed 
om te weten als je vaak in gesprek bent met men-
sen die je gebruiken als postbode om hun bezwaren 
op de kerkenraad te brengen. Want een goede kerk-
orde beschermt ook een kerkenraad tegen sommi-
ge gemeenteleden.

Meedenken
Ik schrijf alsof de nieuwe kerkorde al is vastgesteld, dat is helemaal 
niet zo. Kort voor de zomer hebben we als werkgroep een eerste ver-
sie naar buiten gebracht, met een uitgebreide toelichting. Daarvan 
zeggen we niet: dit is het. We leggen haar juist bij de kerken neer 
met de vraag: is dit het? Denk mee en lees vanuit je eigen ervaring. 
Beoordeel wat onze overwegingen zijn om het zo op te schrijven. 
Geef reactie, tot eind 2019 is daarvoor de tijd. In de eerste helft van 
2020 willen we alle reacties verwerken en met een versie komen 
waarover de generale synode en de landelijke vergadering samen 

Eenheid in geloof voorop 
De kerkorde zet in met de eenheid in geloof die de kerken aan 
elkaar verbindt. Artikel 1 luidt: “A1.1 De [hier is de naam nog in te 
vullen] Kerken bestaan dankzij Gods genade. Zijn Geest verbindt 
de kerken in één geloof: het geloof in Christus Jezus, de Zoon van 
God. A1.2 In elke plaatselijke gemeente wordt dit geloof geleefd 
en beleden. A1.3 De leden van de gemeente dragen dit geloof uit 
in de samenleving door een leven dat past bij Gods koninkrijk.”
De hele voorgestelde toekomstige kerkorde met toelichting is te 
vinden via onderwegnaar1kerk.nl.

een oordeel zullen geven. En ook daarna zal er nog een ronde zijn 
waarin de kerken, via de regio’s en classes, kunnen reageren.

De vraag is niet alleen of kerken willen meedenken. Dieper gaat de 
vraag aan kerken of ze uiteindelijk willen meedoen. De vorming van 
één kerkgemeenschap zal niet een automatisme zijn waarin alle 
GKv’s en NGK’s vanzelf meegaan. Het zal een bewuste beslissing 
zijn. Voeg je je als gemeente in dit kerkverband, met de basis die in 
het begin van de kerkorde beschreven staat en met de onderlinge 
verbinding volgens deze kerkrechtelijke afspraken? Of kies je, zoals 
deze kerkorde mogelijk maakt, voor een verwantschapsrelatie? Ook 
dat kan een vraag zijn om al samen over na te denken.
De nu gepubliceerde versie van de kerkorde heeft als inleiding een 
soort gedicht. Alleen dat is al de moeite waard om te lezen. Ik sluit, 
vanwege de ruimte, af met alleen de vier regels waarmee de kerk-
orde nu eindigt. In de hoop dat die stimuleren om heel de kerkorde 
te lezen. 

Bijna zeventig artikelen, regels en bepalingen: 
niet meer dan ondersteunend, voor vrede en recht. 
Het léven van de kerk komt uit de bron Jezus Christus, 
en het doel van alles is: alleen aan God de eer!

Rob Vreugdenhil is predikant van de GKv Capelle aan den IJssel Zuid/
West, lid van de Regiegroep Hereniging NGK-GKv en van de Werkgroep 
Toekomstige Kerkorde.

Beide 
kerkordes 
met andere 
kerkorde­
boeken op de 
achtergrond

Dieper gaat de vraag 
of kerken uiteindelijk 
willen meedoen



2928

Jeugdwerk

S P I E G E L

De uitdaging van geloofsvorming
Hoe ontmoeten jongeren vandaag God zelf?

Ik heb in de zomer het boek Faith formation in a secular age van 
Andrew Root gelezen. Wat is vandaag de dag de uitdaging voor 
geloofsvorming van jongeren? Tijdens het lezen merkte ik dat ik 
in een spiegel keek. Ik daag je uit om zelf ook in de spiegel te kij-
ken en er met anderen over door te spreken.

Voor veel kerken is het jeugdwerk belangrijk, er wordt veel tijd en 
energie in gestoken. Als het jeugdwerk goed loopt en jongeren actief 
betrokken zijn, dan gaat daar een enorme aantrekkingskracht van 
uit. Kerken waar het jeugdwerk niet goed loopt, worden gezien als 
onaantrekkelijk. Zomaar klinkt er gemor; er moet iets gebeuren om 
de jeugd aan te spreken, we moeten ze vasthouden.

Het jeugdwerk kan dan gezien worden als ‘redder’ van de kerk. Soms 
wordt de oplossing gezocht in een betaalde (jeugd)werker. Nu kan 
een professioneel (jeugd)werker het jeugdwerk van de gemeente 
op een hoger plan brengen. Maar Andrew Root ziet hierin dat we 
in de kerk geobsedeerd zijn geraakt door jeugdigheid, net als in de 
rest van de westerse samenleving. Faith formation 
in a secular age is opgesplitst in twee delen. In het 
eerste deel beschrijft Root de historische context 
van de jeugdcultuur in onze samenleving en laat hij 
zien hoe deze de kerk heeft beïnvloed. Het tweede 
deel gaat over geloof en geloofsvorming.

Jong, fris en vitaal
De kerk is volgens Root ook de jeugdigheid gaan ‘verafgoden’. 
We willen jong, fris en vitaal zijn en blijven. Doordat we gericht 
zijn op jeugdigheid vergeten we zelfs de jongeren zélf te zien. 
We willen een aantrekkelijke kerk zijn voor jongeren; jongeren 
vasthouden en op een relevante manier kerk zijn. We denken dat 
als jongeren maar naar activiteiten blijven komen, het dan wel 
goed zal komen. Root benadrukt dat we dan meer vertrouwen 
op jeugdigheid dan op het werk van de Heilige Geest. Jongeren 
zijn niet de toekomst van de kerk, de toekomst van de kerk is 
Jezus Christus zelf! De schrijver vindt dat we in de kerk te vaak 
bezig zijn om jongeren vast te houden. We maken ons druk om 
jongeren, maar hij vindt dat we ons druk zouden moeten maken 
om het werk van de Heilige Geest.

Anko 
Oussoren

Missionaire werkconferentie
Hoe ben je als kerk vandaag de dag missionair? Hoe deel je 
geloof, hoop en liefde? Die vraag staat centraal tijdens de werk-
conferentie Kerk zijn op de rand op 25 januari 2020 in Utrecht. 
De conferentie is bedoeld om inspiratie, tips, praktijkvoorbeel-
den en ervaringen rond missionair kerk-zijn met elkaar te delen. 

Op de rand
Onze tijd wordt gekenmerkt door grote sociale, maatschappelijke, 
economische en technologische veranderingen. Tegelijkertijd zie je 
dat de kerk verschoven is naar de rand van de samenleving. Hoe kan 
deze ‘kerk aan de rand’ te midden van alle veranderingen overeind 
blijven en van betekenis zijn voor de samenleving? Durven we die 
veranderingen in onze samenleving te zien als kansen voor de mis-
sie van de kerk? Lukt het ons om mensen op te zoeken in hun verlan-
gens, vanuit de wetenschap dat we mogen aansluiten op het werk 
dat de Geest al lang verricht? Daar gaat Kerk zijn op de rand over. 
Tijdens de werkconferentie staan we eerst stil bij grote maatschap-
pelijke kantelingen en trends. Vervolgens kijken we samen naar zes 
‘kantelkansen’ voor de missionaire kerk.

Praktische informatie
De werkconferentie is bedoeld voor kerkelijk werkers, diaconaal en 
missionair werkers, jeugdwerkers, predikanten, ouderlingen, diake-
nen en vrijwilligers in diverse commissies/aandachtsgebieden. Kerk 
zijn op de rand biedt een gevarieerd programma vol inspirerende 
verhalen, praktische workshops en verschillende uitwisselingsmo-
menten. Kijk voor meer informatie op www.kerkzijnopderand.nl.

Kerk zijn op de rand wordt georganiseerd door Deputaten Onder-
steuning, Verre Naasten, Diaconaal Steunpunt, Missionair Steun-
punt, Praktijkcentrum, Nederlands Gereformeerde Toerusting, 
Bureau Kerkwerk, en deputaten diaconaat van de CGK.

Jeugdwerk als 
‘redder’ van de kerk



30 31

JeugdwerkJeugdwerk

Als kerk moeten  
we ons niet laten 
leiden door wat cool 
en hip is

Doodservaringen
Root zoekt naar geloofsvorming waarin God merkbaar aanwezig 
is. Een simpel antwoord geeft de schrijver niet, maar hij benadrukt 
dat we moeten beginnen bij hoe God betrokken is op het leven. Hoe 
ontmoeten we God zelf? Het grootste probleem 
is dat we dit zijn kwijtgeraakt in onze manier van 
geloofsvorming. We denken dat we weten wat 
geloven is. Door jongeren te laten instemmen met 
bepaalde waarheden en door ze vast te houden in 
de gemeenschap denken we dat ze (wel gaan) gelo-
ven, maar dan begrijpen we niet wat vandaag het 
probleem is.

In onze cultuur is weinig ruimte om te geloven in 
een God die betrokken is op ons leven. We leven 
in een samenleving waarin God ontkend wordt. Root stelt dan 
ook dat we niet alleen tegen jongeren kunnen zeggen: lees je bij-
bel, bid, geloof dit of dat. We zullen aandacht moeten schenken 
aan hun diepe verlangens. Jongeren verlangen naar een geluk-
kig en zinvol leven, maar ze proberen los van God hun leven tot 
een succes te maken. Dit lijkt vaak goed te gaan, maar er is veel 
gebrokenheid, pijn en ellende. Jongeren zijn vaak onzeker. Er is 
veel schaamte en angst. Jongeren leven zo met onvervulde ver-
langens en dit biedt mogelijkheden om geloof aannemelijk te 
maken. Root noemt dat ‘doodservaringen’, die kunnen de leugen 
blootleggen dat we God en elkaar niet nodig hebben. Wat zie jij 
als je in deze spiegel kijkt?

Met en voor 
elkaar bidden 
is een manier 

om ‘doods­
ervaringen’ te 

delen

Root laat zien dat we in het Westen, ook in de kerk, vooral op zoek 
zijn naar wat cool, populair is en wat aansluit bij onze verlangens. 
Ik herken dat zoeken naar nieuwe coole middelen die ons helpen 
bij de geloofsvorming. Er is altijd behoefte aan hulpmiddelen en 
methodes om jongeren te activeren. Als er een nieuwe methode 

is die lijkt te werken, dan wordt er gretig gebruik 
van gemaakt. Als we insteken op jeugdigheid, hip 
en cool zijn, voeden we jongeren juist op om de 
cultuur van vandaag, waarin het draait om opwin-
ding, te omarmen. Zo legitimeren we dat jongeren 
volop opgaan in de cultuur van vandaag. Als kerk 
moeten we ons niet laten leiden door wat cool en 
hip is. Voor mij was dit een eerste spiegel om in te 
kijken.

•	 Wat herken jij van de verafgoding van de jeugdigheid?
•	 Waar vertrouw je meer op, op jeugdigheid of het werk van de 

Heilige Geest?
•	 Zoek jij ook steeds naar nieuwe hulpmiddelen en methodes om 

jongeren te activeren?

Moralistisch, therapeutisch deïsme 
In de geloofsvorming geven we jongeren (onbedoeld) vooral mee 
dat ze een goed persoon moeten zijn die netjes leeft (moralistisch); 
dat religieus leven je helpt om je goed te voelen (therapeutisch), 
en dat geloven in God alleen iets is om je leven mee te versieren 
want God zelf doet niets in je leven (deïsme). Root benadrukt dat 
moralistisch, therapeutisch deïsme door de aderen van de meeste 
kerken stroomt; dat het een gezwel is dat we niet zomaar kunnen 
verwijderen. De geloofsvorming focust erop dat jongeren lid blijven 
van de kerk, in plaats van dat God daadwerkelijk aan het werk is in 
hun leven. Het grootste probleem is dat we meer vertrouwen op 
(nieuwe) didactische hulpmiddelen dan op het werk van de Heilige 
Geest.
Ik herken wat hij schrijft. Ook ik ben geseculariseerd, zo vaak fun-

geert God als decoratie van mijn leven. Iedere keer 
opnieuw moet ik de vragen stellen: wie is God voor 
mij, wie is Jezus voor mij en wil ik wel dat Hij betrok-
ken is op mijn leven? Zo ja, dan moet ik toegeven 
dat ik niet het recht heb om mijn leven zelf vorm te 
geven en dat stuit iedere keer weer op weerstand. 
Root geeft aan dat dit voor veel mensen vandaag 
niet te begrijpen is, voor jongeren dus ook niet! 
Jezelf overgeven en dat wat je doet laten bepalen 
door God (een externe autoriteit) is ondenkbaar. 
Voor mij was dit de tweede spiegel.

•	 Wat geef je jongeren (onbedoeld) mee in de geloofsvorming?
•	 Hoeveel herken je van het moralistisch, therapeutisch deïsme in 

jouw leven?
•	 Wil je echt dat God betrokken is op je leven?

We vertrouwen 
meer op didactische 
hulpmiddelen dan 
op het werk van de 
Heilige Geest

‘Doodservaringen’ 
leggen de leugen 

bloot dat we  
God en elkaar niet 

nodig hebben

?

?



32 33

JeugdwerkJeugdwerk

•	 Hoe is God betrokken op jouw leven?
•	 Wat betekent geloven voor jou?
•	 Waar verlang jij ten diepste naar?

Christus ontmoeten
Maar hoe werkt dat dan? Root is vrij resoluut: we redden het niet 
door methoden of het verbeteren van programma’s en ook niet 
door aantrekkelijke activiteiten voor jongeren. Geen enkel proces 
van geloofsvorming kan twijfel wegnemen; nooit zullen al onze 
vragen worden opgelost, er zal altijd twijfel, angst, onzekerheid 
zijn. Volgens hem is er meer nodig dan een religieuze of spirituele 
ervaring, juist omdat we zomaar twijfelen aan wat we ervaren. Als 
ik Root goed begrijp, is het geloof volgens hem een geschenk van 

God dat je niet krijgt door toewijding, maar door 
het omarmen van je doodservaringen. Ons geloof is 
niet vitaal, levendig of robuust, het is altijd gebro-
ken. We moeten erkennen dat we Jezus als redder 
nodig hebben.
De kern van geloven is dat we, in alle aanvechting 
en twijfel, in verbondenheid en eenheid met Jezus 
Christus mogen leven. Die eenheid kunnen we erva-

ren als we de doodservaringen die we meemaken, interpreteren 
(zien, voelen en uitleggen) vanuit kruis en opstanding. We mogen 
Christus ontmoeten als onze dienaar in al onze doodservaringen. 
Geloven is altijd persoonlijk, maar nooit alleen op onszelf gericht. 
De Geest wil ons leven transformeren zodat we anderen dienen in 
hun doodservaringen. Daarom is het belangrijk dat we verhalen 
met elkaar delen. We kunnen iets van Jezus’ aanwezigheid ervaren 

Er zal altijd  
twijfel, angst, 
onzekerheid zijn

door naar elkaars doodservaringen te luisteren. Dit zou de kern 
moeten zijn van wat we doen in de kerk.

•	 Ben je het eens met Root dat we het met programma’s en activi-
teiten niet redden?

•	 Interpreteer je jouw doodservaringen vanuit kruis en opstan-
ding?

•	 Staat het delen van doodservaringen centraal in het jeugdwerk?

Kernhoudingen voor kerk-zijn
Root benoemt drie kernhoudingen die de kerk als een gave van God 
ontvangt. 
•	 Als eerste een houding van dankbaarheid. Als mens zijn we 

niet in staat om zelf iets van ons leven te maken. We vinden 
geen zekerheid in rationele overtuiging. We hebben allemaal 
onze doodservaringen. Maar wij worden met al onze gebre-
ken, zorgen en problemen aanvaard, onvoor-
waardelijk geliefd door Hem. Dat maakt ons 
dankbaar en we gaan Hem aanbidden. Gods 
liefde is het enige bewijs van zijn bestaan.

•	 Vanuit een dankbare houding ontdekken we als 
tweede dat het leven een geschenk van God is. 
Je hoeft niet perfect te zijn, te presteren, alles op 
alles zetten om je talenten te ontwikkelen. God 
werkt door onze zwakheid heen. Je eigen talen-
ten maken je zomaar individualistisch. God wil je gaven geven 
die je kunt uitdelen aan anderen.

•	 Als we beseffen dat het leven een geschenk is waarin we gaven 
krijgen om uit te delen, dan hoeven we niet alles op alles te zet-
ten om bijvoorbeeld jongeren vast te houden. Nee, we ontdek-
ken dan dat de kerk een plek is waar we tot rust kunnen komen, 
juist in een cultuur waar dit zo ontzettend gemist wordt. De kerk 
is een plek waar we in alle rust het leven met elkaar delen, waar-
in ruimte is voor onze doodservaringen.

Deze kernhoudingen zijn vandaag cruciaal voor de geloofsvorming 
en bieden krachtig weerstand in onze geseculariseerde samenle-
ving. Dat brengt ons bij de laatste spiegel.

•	 Leef je vanuit dankbaarheid?
•	 Zie je het leven als geschenk of ben je vooral met je talenten 

bezig?
•	 Is de kerk een plek waar je tot rust kunt komen?

Om over na te denken
Faith formation in a secular age is geen eenvoudig boek. Root maakt 
het onderwerp niet praktisch, maar maakt duidelijk waarom 
geloofsvorming vandaag zo moeizaam gaat. Voor mezelf neem ik 
onderstaande punten mee in het nadenken over het jeugdwerk.
•	 Wees niet geobsedeerd door jeugdigheid.
•	 Realiseer je dat geloven in God in deze tijd niet gewoon is.
•	 Probeer niet jongeren vast te houden.

In alle rust 
het leven met 
elkaar delen 

We ontdekken dat  
de kerk een plek is 

waar we tot rust 
kunnen komen

?

?

?



3534

Jeugdwerk

Studiedag Mij niet meer gezien
Vrijdag 15 november gaat de studiedag Mij niet meer gezien over 
kerkverlating. Wat is kerkverlating eigenlijk? Is het een proces dat 
zich in stilte afspeelt, hebben gemeenteleden er zicht op of over-
komt het lokale kerken een beetje? Wat zeggen recente onderzoe-
ken over kerkverlating en welk verhaal vertellen kerkverlaters zelf?
Aanleiding voor deze studiedag is het onderzoek ‘Stille kerkverlating’ 
(2018) van het Praktijkcentrum onder kerkverlaters vanuit de GKv. Op 
deze studiedag worden de algemene conclusies uit dit onderzoek, en 
enkele andere, gepresenteerd. Daarnaast belichten deskundigen, elk 
vanuit hun eigen specifieke kerkelijke betrokkenheid en vakweten-
schappelijke invalshoek, het fenomeen ‘kerkverlating’.

Werkconferentie Zin in de toekomst
Aansluitend aan deze studiedag is op 16 november de werkconfe-
rentie Zin in de toekomst. Voor ambtsdragers en anderen die leiding-
geven aan gemeenten die geconfronteerd worden met kerkver-
lating. In deze werkconferentie wordt samen gereflecteerd op de 
volgende vragen: in hoeverre herkennen we de cijfers en conclusies 
uit het onderzoek naar kerkverlating in onze gemeente? Hoe kun je 
kerkverlating duiden: is kerkverlating ook geloofsverlating? Welke 
richting bieden de onderzoeken voor het leidinggeven als ambts-
drager? Wat betekent dit concreet voor jouw gemeente?

Meer informatie over de studiedag en werkconferentie staat op de 
website van het Praktijkcentrum, die beide organiseert: www.prak-
tijkcentrum.org.

Kerkverlating in perspectief

•	 Focus op de aanwezigheid van God in het leven van jongeren.
•	 Creëer plekken waar jongeren iets van God kunnen ervaren.
•	 Sluit aan bij de ‘doodservaringen’ van jongeren.
•	 Zorg ervoor dat jong en oud doodservaringen delen.
•	 Geloven betekent niet dat jongeren belijdenis doen en instem-

men met waarheden, maar dat ze beseffen dat ze Jezus nodig 
hebben en in verbondenheid met Hem mogen leven.

•	 Leer (jongeren) in de gebrokenheid te leven vanuit dankbaar-
heid.

•	 Ontvang het leven als geschenk en geef dat door aan jongeren.
•	 Deel in alle rust het leven met Christus en met jongeren.

Anko Oussoren werkt als adviseur bij het Praktijkcentrum en is als 
vrijwilliger actief in het jeugdwerk in de kerk (GKv); hij wil jongeren 
verbinden aan Christus én zijn gemeente.

Ontvang het 
leven als een 
geschenk



36 3737

B O E K B E S P R E K I N G

Vieren en delen
Liturgie en diaconie verbinden

Peter Sinia

Denkers die schrijven over bidders en doeners. Gelukkig is het 
boek Vieren en delen meer dan dat geworden. Deze bundel over 
de verhouding tussen liturgie en diaconie is het resultaat van 
een eerdere studiedag. Veertien auteurs dagen de lezer uit om 
liturgie en diaconie niet tot gescheiden werelden te maken. De 
auteurs vertegenwoordigen een oecumenisch palet van rooms-
katholiek tot vrijgemaakt. Heel af en toe doet dat af aan de toe-
pasbaarheid in de eigen kerkelijke setting, maar meestal is het 
verrijkend. Zo doorbreekt de oosters-orthodoxe traditie ons ste-
reotype van de diaken als doener. De diaken roept daar tijdens 
de liturgie de gemeente op tot het bidden van de gebeden.

Gebed
In de grote kerkelijke tradities is de diaken een biddende gestalte, 
schrijft een van de auteurs. Die verbinding tussen gebed en diaco-
nie wordt gelegd in verschillende bijdragen, zoals in het mooie ver-
haal over het gebed van Sant’Egidio. Sant’Egidio is een wereldwijde 
rooms-katholieke gemeenschap van leken die samenkomen voor 
gebed, die vriendschap sluiten met de allerarmsten en zich inzet-
ten voor vrede. Want “oorlog is de moeder van alle armoede”, zei 
de stichter van de gemeenschap, Andrea Riccardi. In Amsterdam 
krijgt die vriendschap handen en voeten in een dak-
lozenrestaurant. Iedere maand is er ook een speci-
aal gebed voor de vrede waarin de namen worden 
genoemd van alle landen die lijden onder oorlog en 
geweld. Bij elk van die namen wordt een kaars aan-
gestoken. Dat roept de vraag op: voor wie bidden 
wij? Zou de binnenwereld van de liturgie meer in verbinding staan 
met de buitenwereld van het diaconaat als diakenen per kerkdienst 
een van de gebeden voorbereiden? Bijvoorbeeld het kyrie, het gebed 
voor de wereld, of een terugkerend gebed voor de vrede. 

Muziek en zang
Bij liturgie hoort ook muziek en zang. Het verhaal van dak- en thuis-
lozenkoor De Straatklinkers is een mooi voorbeeld van hoe dat kan 
klinken aan de rafelranden van de maatschappij. Maar ook onze 
doorsneeliturgie heeft een diaconaal hart. Dat betoogt Anje de 
Heer, in onze kringen bekend van het Steunpunt Liturgie. Zij reikt 
concrete liederen aan om dat tot uitdrukking te brengen. Voor 
mij als Nederlands gereformeerde waren sommige suggesties uit 

Voor wie bidden wij?

B I J B E L S T U D I E

Happy end
“Mijn lot is te bitter voor jullie” (Ruth 1:13)

Oppervlakkig gelezen is het boek Ruth een romantisch ver-
haal met een happy end. Na alle ellende en geweld in het boek 
Rechters is een mooi liefdesverhaal een verademing. Maar het 
boek is veel meer dan dat. Want hoewel het boek vernoemd is 
naar Ruth, is het ook het verhaal van Noömi.

Noömi leefde in de tijd van de rechters. Ze maakte veel ellende mee. 
Op zoek naar een beter leven vertrekken zij en haar familie als eco-
nomische vluchtelingen uit Israël en daarmee uit hun vertrouwde 
omgeving. Daar in het buitenland sterven haar man en later ook 
haar twee zonen. Ze is alleen en heel kwetsbaar als buitenlandse 
weduwe. Ze besluit om terug te gaan naar haar geboortegrond.

Noem mij maar Mara
Ze was niet van plan haar schoondochters mee terug te nemen. Ze 
gunt hun een betere toekomst. Ze zegt: “Mijn lot is te bitter voor 
jullie, de Heer heeft zich tegen mij gekeerd” (1:13). Zo komt ze aan 
in Bethlehem. “Noem mij maar Mara”, zegt ze cynisch. Noömi weet 
dat God alles in zijn hand heeft, maar de bitterheid klinkt door als ze 
Hem “de Ontzagwekkende” noemt (1:20-21). 
Dan verandert het verhaal. Ruth gaat aren lezen op het veld van 
Boaz. “Toevallig”, zegt de verteller met een knipoog (2:3). Ruth ont-
popt zich als een schoondochter die meer waard is dan zeven zonen 
(4:15). Want zo werkt God vaak, door middel van anderen om ons 
heen. 
Dat is ook waar Ruth Boaz subtiel aan herinnert. Bij hun eerste ont-
moeting sprak Boaz over de bescherming van Gods vleugels (2:12), 
nu vraagt ze hem om zijn vleugels over haar uit te spreiden (3:9 
HSV). Hier versmelten de dimensies van Boaz als losser en Jezus als 
verlosser.

Een verhaal vol liefde
Het verhaal is daarom meer dan een romantisch liefdesverhaal. Het 
is een verhaal van elkaar liefhebben, zorgen voor elkaar, een zegen 
zijn voor elkaar. Ruth was een zegen voor Noömi en Boaz zorgde 
voor Ruth en Noömi. God is goed geweest voor Noömi door haar 
iemand te geven die voor haar zorgde. De zorgen van Ruth en Boaz 
samen geven Noömi weer zicht op God. Dus vraag je eens af: voor 
wie kun jij een Ruth zijn?

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba 
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.

Janita 
Geertsema



38 3938

het Gereformeerd Kerkboek een ontdekking. Bijvoorbeeld lied 179 
Geloofd zijt Gij, God onze Heer van André Troost voor bij de inzame-
ling van de gaven. En lied 259 Ontferm U over kinderen van Ria Bor-
kent dat bij de voorbede gezongen of gesproken kan worden. Voor 

veel gereformeerd vrijgemaakten zullen misschien 
vooral de voorbeelden uit het nieuwe Liedboek 
nieuwe ontdekkingen opleveren. Artikelen zoals 
die van De Heer riepen bij mij vragen op als: klopt in 
onze liederen dat diaconale hart? Vormt de liturgie 
ons voor onze diaconale taak in de wereld?

Kunst
Liturgie en diaconaat kunnen elkaar ook ontmoeten in kunst. De 
bundel bespreekt bijvoorbeeld schilderingen van de werken van 
barmhartigheid. Van een van die zeven werken wordt het praktijk-
voorbeeld gegeven van de wake voor de overleden verslaafde Jelle. 
Frappant hoe de wereld van kunst en schoonheid heel natuurlijk 
kan aansluiten bij de uiterlijk soms minder mooie wereld van het 
diaconaat. In mijn eigen kerk is de dienst waarin onze overledenen 
worden herdacht ook een van de meest kunstzinnige. Kunst is ver-
der in onze liturgische traditie niet ruim aanwezig. En het gedenken 
van de doden beperkt zich meestal tot de overleden gemeenteleden 
en slachtoffers van de Tweede Wereldoorlog. Hoe zouden wij een 
plek kunnen creëren voor kunst die inspireert tot barmhartigheid? 
En wie kunnen wij gedenken? Om wie rouwen wij?
 
Avondmaal
Verschillende auteurs gaan in op de verbinding tussen maaltijden, 
in het bijzonder het avondmaal, en diaconaat. Het diaconaat is niet 

voor niets geworteld in het avondmaal, stelt een van 
de auteurs. Meer dan tachtig procent van de kerke-
lijke gemeenschappen blijkt bij de voedselbanken 
betrokken te zijn. In mijn eigen kerk wordt de inza-
meling daarvoor bewust op avondmaalszondagen 
gehouden. Maar de kratten worden voor de kerk-
dienst in de hal van de kerk gevuld. Het avondmaal 

vieren we op een later moment in de 
kerkzaal. Zou de inzameling voor de 
voedselbank niet nadrukkelijker litur-
gisch verbonden kunnen worden met 
het avondmaal? En meer algemeen: 
met wie delen wij ons eten? En voor 
wie of wat vasten wij? 

Kortom, Vieren en delen is een mooie 
bundel vol inzicht en verdieping, 
inspirerende praktijkverhalen, con-
crete tips en stof tot nadenken.

Peter Sinia is predikant van de Proos-
dijkerk, NGK-Ede.

Met wie delen wij  
ons eten?

Klopt in onze liederen 
dat diaconale hart?

Gerard 
Rouwhorst 
& Louis van 
Tongeren 
(red.), Vieren 
en delen: De 
verhouding 
tussen liturgie 
en diaconie, 
Berne Media,  
€ 20,–.

Inspiratieavonden Yes, ik ben diaken!
Het Diaconaal Steunpunt organiseert in oktober en november 
vijf inspiratieavonden voor nieuwe diakenen. Yes, ik ben diaken! is 
een must voor elke nieuwe diaken, maar wordt ook heel waarde-
vol gevonden door ervaren diakenen. De inspiratieavonden zijn: 
10 oktober in Assen, 17 oktober in Zwolle, 29 oktober in Almere, 
7 november in Hardinxveld-Giessendam en 14 november in Den 
Bosch. Je kunt je aanmelden via www.diaconaalsteunpunt.nl, deel-
name is gratis.

Vernieuwde Micha Cursus
Word je geraakt door het onrecht dat je om je heen ziet? Wil je er 
wat aan doen en vraag je je af wat God van je vraagt? De Micha Cur-
sus (van Micha Nederland) is volledig vernieuwd. Ontdek in zeven 
bijeenkomsten wat de Bijbel zegt over gerechtigheid en hoe jij, met 
jouw talenten, kunt meewerken in Gods koninkrijk. Thema’s die aan 
bod komen, zijn de impact van onze levensstijl op de schepping, 
misstanden in de kledingindustrie en de verdeling van welvaart in 
de wereld. Door middel van concrete en uitdagende opdrachten 
ontdek je hoe je met hoofd, hart en handen het verschil kunt maken. 
Zo verbindt de Micha Cursus sociale en ecologische gerechtigheid 
met het leven van alledag.

Het Diaconaal Steunpunt, het Missionair Steunpunt en Verre Naas-
ten zijn partners van Micha Nederland. Samen willen ze kerken 
inspireren en ondersteunen om diaconaal missionair actief te zijn 
in de samenleving. Hun verlangen 
is dat kerken groeien in het delen 
van geloof, hoop en liefde. Daarom 
hebben ze samen de themamo-
dule Kerk in je buurt ontwikkeld. 
Deze themamodule is te vinden in 
de online omgeving bij de Micha 
Cursus, net als diverse andere the-
mamodules.

Je kunt de vernieuwde Micha Cur-
sus bestellen via www.diaconaal-
steunpunt.nl, je betaalt dan geen 
verzendkosten.

 

MICHA  cursus
Zorgen voor elkaar en voor de schepping

M
ICHA cursus   Zorgen voor elkaar en voor de schepping

Leeggeviste oceanen, spijkerbroeken 
waar bloed aan kleeft, eenzame 
mensen bij jou in de straat en bergen 
giftig afval in Gods schepping… Wie 
het nieuws volgt, zou er somber van 
worden. Want wat kun je doen en 
waar moet je beginnen?

‘Ach mens’, zegt de Bijbelse profeet 
Micha, ‘je weet toch allang wat goed 
is, en wat God van je vraagt. Het is zo 
eenvoudig! Het is niets anders dan dit:

recht doen, 
trouw zijn, 
en nederig Gods weg gaan.’ 

‘Precies!’ zegt Jezus een paar honderd 
jaar later. ‘Het gaat om het zoeken van 
mijn Koninkrijk en mijn gerechtigheid. 
Als je dat doet, hoef je je nergens meer 
zorgen om te maken.’ 

De Micha Cursus gaat over recht doen 
en het zoeken van gerechtigheid. 
Samen met anderen denk je na over 
jouw rol in deze wereld. Jouw aandeel 
in Gods Koninkrijk. Je gaat aan de slag 
met onderwerpen als: 

    •   zorgen voor mensen om je heen  
en voor de schepping

    •   duurzaam en eerlijk handelen  
in deze wereld

    •   jouw talenten en mogelijkheden 
om recht te zetten wat krom is

Het Diaconaal Steunpunt, Missionair 
Steunpunt en Verre Naasten zijn 
partners van Micha Nederland. Samen 
willen we kerken inspireren en onder-
steunen om diaconaal missionair actief 
te zijn in de samenleving. We verlangen 
ernaar dat kerken groeien in het delen 
van geloof, hoop en liefde, dichtbij en 
ver weg. De Micha Cursus is daarin een 
prachtig hulpmiddel. 

Heb je zin om mee te doen? Je kunt  
gelijk aan de slag! Het mooiste is om 
het samen te doen. Bijvoorbeeld met 
jouw kerk, Bijbelkring of vriendengroep. 
Je kunt de Micha Cursus eenvoudig 
organiseren met behulp van een online 
instructie.

“Wat gaaf! Stilstaan bij Jezus, je Verlosser, 
om van daaruit stil te staan bij wat Hij 
betekent voor jouw leven in de wereld 
van nu. Dát is de Micha Cursus!”
Klaas Harink, directeur Verre Naasten

“Gods Rijk bestaat uit vrede en recht en 
uit vreugde door de Geest, schrijft Paulus. 
Doe de Micha Cursus om nog meer in te 
burgeren in dat rijk!”
Peter Wierenga, Missionair Steunpunt

speciale
editie

Deze editie van de Micha Cursus wordt je aangeboden door:

Buijten & Schipperheijn Motief 
Amsterdam

www.diaconaalsteunpunt.nl 
/michacursus

Omslagen Micha & co.indd   1 19-08-19   11:00

Werkboek 
Micha Cursus



Nauwkeurig
Wees nauwkeurig, onderzoek:
Wat is zegen, wat brengt vloek?
Wat is waarheid, wat misleidt?
Wat moet nu, wat heeft nog tijd?

Wees nauwkeurig, overweeg:
Wat heeft diepgang, wat is leeg?
Wat looft God met diepe dank?
Wat is slechts een holle klank?

Wees nauwkeurig, en beproef:
Wat gaat soepel, wat loopt stroef?
Wat heeft focus, wat verblindt?
Wat laat bloeien, wat verslindt?

Wees nauwkeurig, zoek het uit:
Of het opent, of het sluit
Wat geneest, wat maakt kapot?
Welke geesten zijn uit God?

Want de vijand is op jacht
Ben jij daar wel op bedacht?
Zorg dat je de waarheid kent
Zorg dat je nauwkeurig bent

Anne Lies Mossel-de Kievit

©
 H

ans Buurm
an


