TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA® | e .__‘-- g -

Dluer5|te"t !
verrijRend en uerwa-rrend

Maak afwijkende visie bespreekbaar--
Een veilige Rerk, ook voor homa’s

Creatief met de openbare geloofsbelijdenis

O.p bezoek bij dementerenden 2o
. & =57
God wil wonen tussen de'mensen '

2|2019

o




Inhoud

INTRODUCTIE

ONDERZOEK
COLUMN

UIT DE PRAKTIJK
TOERUSTING
BIJBELSTUDIE

REFLECTIE

PRAKTIJKVOORBEELDEN

DIACONAAL STEUNPUNT

TERUGBLIK

PRAKTIJKCENTRUM

GEDICHT

o .’.
Diensti
67e jaargang
nummer 2, 2019

Dienst biedt concrete
toerusting en ondersteuning
aan ambtsdragers en andere
werkers in de kerk, gericht
op de dagelijkse praktijk

van pastoraat, diaconaat,
gemeentelijk functioneren
en gemeenteopbouw.

Dienst verschijnt vier keer per
jaar.

Redactie

Kees van Dusseldorp,
hoofdredacteur

Anko Oussoren

Derk Jan Poel

Peter Sinia

Jacqueline van der Ziel,
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie
kan via de website:
www.blad-dienst.nl.

Administratie

Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708

1100 DE Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en
adreswijzingen schriftelijk of

per e-mail aan de administratie
doorgeven.

Abonnementsgeld te voldoen na
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 12,45 per jaar.
Blokabonnement vanaf 10 ex.:
€780 perjaar.

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2019 - uitgave van Buijten &
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

Als het spannend wordt

Zo zou het moeten gaan: van verwarring naar verrijking door elkaar
als christen te ontmoeten. Maar gaat het ook zo? Kom je uiteinde-
lijk niet ergens een grens tegen van wat je niet kunt relativeren? Op
papier kunnen we mooi bedenken hoe verrijkend diversiteit werkt.
Ongetwijfeld herken je daariets van in de praktijk. Tegelijk is de ver-
warring nooit ver weg. Vooral als het spannend wordt, als voor jouw
gevoel de grondslagen van je geloof of van het kerk-zijn aan de orde
zijn. Niet altijd lukt het om elkaar te vinden in het geloof in Jezus
Christus. Niet altijd lukt het om in gesprek te komen. Dan kost het
veel moeite om diversiteit als verrijking te blijven zien.

Als hoofdredacteur heb ik het voorrecht om als eerste alle bijdragen
in Dienst te kunnen lezen, voordat ze verschijnen. Het zijn prachti-
ge artikelen geworden die het thema ‘diversiteit’ op allerlei manie-
ren uitwerken: diversiteit in mensen (omgaan met dementerende
gemeenteleden), diversiteit in vormen (variatie op de openbare
geloofsbelijdenis), diversiteit in praktijken (omgaan met homosek-
sualiteit), diversiteit in de kerkdienst (waarin verschillende gene-
raties samenkomen), diversiteit in geloof (authenticiteit en kerke-
lijke traditie) en diversiteit in de kerkenraad (als voorbeeld voor het
onderling gesprek in de gemeente).

Houding van openheid en ontmoeting

In de artikelen wordt de spanning tussen verwarring en verrijking
niet weggemoffeld. Herkenbare situaties uit de praktijk van het
kerkelijk werk worden doorgelicht tot de kern. Om uit te komen bij
liefde en verlangen om samen een echte kerk van Christus te zijn.
Daarbij hoort een persoonlijke en gezamenlijke houding van open-
heid en ontmoeting en van actief vertrouwen op de Heer. Dan leer
je het ongemak van de verwarring verdragen en oppakken als een
kans om iets te ontdekken van het rijke werk van Gods Geest in de
kerk van Jezus Christus.

Diversiteit: verrijkend en verwarrend

Kees van
Dusseldorp



Deze Dienst heeft als thema ‘Diversiteit: verrijkend en verwar-
rend’ Ik geloof dat we te feliciteren zijn wanneer we merken dat
in onze gemeente niet iedereen op één lijn zit. Gelukgewenst,
als je ontdekt dat je broer of zus in het geloof andere verlangens
heeft dan jij. Want diversiteit in de gemeente biedt ons veel kan-
sen om samen meer te leren over wie God is, wat geloven is en
wat gemeente-zijn is.

Misschien ken je nog de oude slogan van de VARA: wees verschillig!
Een van de teksten die daarbij hoorde, was als niets je meer raakt,
mis je alles. Dat geldt ook voor de gemeente. Stel nu eens dat er geen
weerstand is, geen verschil van mening. Geen verlangen naar een
gesprek met de kring of oudste, geen wrijving in de kerkenraad.
Dan is je gemeente gestopt met groeien. Diversiteit daagt ons uit,
bevraagt ons en brengt ons — daar ben ik van overtuigd — uiteinde-
lijk dichter bij elkaar. Raar maar waar.

Diversiteit geeft ruimte
De kerk wordt veelkleuriger en dat ondervinden we op allerlei
niveaus (kring, gemeente, kerkenraad, synode). Een diversiteit aan
meningen en verlangens wordt zichtbaar. Waar de kerken tot begin
jaren negentig een redelijk hechte gemeenschap waren met uni-
forme gebruiken en taal, is verandering opgetreden. Gemeenten
verschillen onderling in ‘kleur’, vorm en structuur, en ook binnen de
gemeenten ervaren we allerlei verschillende verlangens en menin-
gen.
Deze veelkleurigheid is aan de ene kant een gevolg van allerlei ver-
anderingen in de samenleving, waarin mondigheid en authenti-
citeit kernwaarden zijn geworden. We vinden het

......................................... bE|angrijk om beWUSt te Ieven, om Zelf te kunnen

uitleggen waarom we bepaalde keuzes maken. Aan
de andere kant is de toegenomen diversiteit in de
kerken een logisch gevolg van het opkomen van
generaties die de overtuigingen en gewoonten van
hunvoorgeslacht bevragen vanuit een eigen positie.
Diversiteitin de gemeente mag je daarom allereerst
zien als een positieve uitdaging: er zijn mensen onder ons met een
verlangen om zich te verbinden! Echter, deze verbinding wordt niet
zonder meer aangegaan, vanuit gewoonte of sociale wenselijkheid.
Het erkennen van diversiteit is daarom ruimtescheppend: er komt
ruimte voor vragen, voor gesprek en mogelijk ook voor andere vor-
men en gedragingen in de gemeente. Ruimte voor groei in gesprek

THEMA

De kerk wordt
veelkleuriger:
een diversiteit
aan meningen
en verlangens
wordt
zichtbaar

en verbinding, en verdieping van geloof. Laten we die ruimte geven
en nemen!

In beweging komen

Vragen stellen, eigen keuzes maken en kritisch zijn, zijn onderdeel
van bezinning op de eigen identiteit en verbondenheid aan het gro-
tere geheel. Hoewel we dat een heel gewoon proces vinden als het
bijvoorbeeld gaat om onze pubers, ervaren we het in het gezin maar
ook in de gemeente toch als lastig wanneer we worden bevraagd.
Ook wijzelf hechten aan onze eigen overtuigingen en verlangens.
We geven ze niet graag op, al is het maar omdat het ongemakkelijk
voelt. Misschien is dat wel vaker dan we zouden willen de reden om
gesprekken te mijden.

We mogen daar beducht voor zijn en onszelf regel-
matig de vraag (laten) stellen: waarom vind ik het
moeilijk om in gesprek te zijn met mijn broers en
zussen? We willen in onze gemeente ruimte geven
aan verschil in verlangen, maar we hebben nooit
geleerd om er goed mee om te gaan. Het hoefde
niet, omdat we elkaar niet alleen herkenden in
geloof, maar ook in gebruiken en levenspraktijk. Nu
isdat niet langer zo. We zijn blij met meer ruimte, maar zullen moe-
ten leren om binnen die ruimte te bewegen. En dat gaat met val-
len en opstaan. Soms is dat pijnlijk, bijvoorbeeld als het niet lukt om
een fatsoenlijk gesprek te voeren omdat iemand niet bereid is zijn
deur of hart te openen. Wanneer gemeenteleden zich niet gehoord
voelen door hun kerkenraad. Wanneer een kerkenraad wel diversi-
teit ziet, maar er niet goed op weet te reageren.



Rituelen en
gebruiken
delen geeft een
thuisgevoel

Ik denk dat twee zaken cruciaal zijn in een gemeente die worstelt
met diversiteit: een kerkenraad die geloofwaardig kan omgaan met
verschil in verlangen en overtuiging, en oefening in onderling gesprek.
Het is niet zo moeilijk om met elkaar te praten, maar het is voor
ieder mens een uitdaging om zichzelf weg te cijferen en open te
staan voor de ander. ledere christen weet dit en ervaart het dage-
lijks. Juist daarom is het zo belangrijk om te oefenen, ook als het
aankomt op luisteren naar een ander.

Gemeentegesprekken

Neem bijvoorbeeld de gemeentegesprekken die op veel plaatsen
zijn gehouden over de openstelling van de ambten voor vrouwen.
We zijn het echt niet overal met elkaar eens geworden. Maar wat
zijn er in gemeenten prachtige gesprekken gevoerd! Gesprekken
die intensief werden voorbereid door werkgroe-
pen. Er zijn gespreksregels opgesteld, programma’s
geschreven en gespreksleiders gevraagd, omdat we
wisten: dit is een spannend onderwerp. Het gaat
over kernvragen van het geloof: hoe lezen we de
Bijbel, wat vraagt God van ons als mannen en vrou-
wen, hoe zijn we gemeente tot zijn eer? Maar even-
goed gaat het over gebruiken en levenspraktijk: wat
is de waarde van traditie, hoe zijn we kerk in deze
samenleving? En het gaat over emotie: voel ik me hier thuis, wordt
er naar me geluisterd, mag mijn boosheid en/of verdriet er zijn? Ik
heb fervente tegenstanders en overtuigd voorstanders met elkaar
zien spreken. Ik heb gehoord hoe ze zich verplaatsten in de ander. Ik

ayeli30304 Aprj ua sueH @

heb gezien hoe ze kunnen meevoelen met de ander. Hoe ze zoeken
naar watvoor hen samen te dragen is. Hoe ze elkaar de hand reiken.
Dat is prachtig en verbindend: ook als de uitkomst van het gesprek
geen recht doet aan ieders overtuiging, ieders verlangen is wel aan
bod geweest.

M/u in de kerk

Sinds de besluiten van de synode van de GKv over m/v en ambt
wordt het Praktijkcentrum regelmatig benaderd om gemeenten
te begeleiden. Deze begeleiding wordt afgestemd met deputa-
ten m/v in de kerk. Dat betekent dat kerken, als het gaat om een
eerste gesprek, doorverwezen worden naar deputaten. Gaat het
om een langer traject, dan ondersteunt het Praktijkcentrum. Het
Praktijkcentrum neemt als procesbegeleider geen inhoudelijk
standpunt in over m/v en ambt.

Voorbeeld voor de gemeente

Hoe gaan we om met diversiteit in de gemeente? Deze vraag wordt
mij niet vaak rechtstreeks gesteld, maar hij ligt wel onder veel
andere vragen. Een (dreigend) conflict in de gemeente, onenigheid
over de inrichting van de erediensten. Mensen die gaan ‘shoppen’ of
naar een andere gemeente vertrekken. Een kerkenraad die stilvalt...
vaak zit er onmacht achter. Onmacht om zelf in gesprek te gaan of
het gesprek te helpen ontstaan.

Een van de eerste onderwerpen die in dat geval aan
de orde komen, is of en hoe de kerkenraad zelf kan
omgaan met verschil in verlangen en overtuiging.
Want als het daar niet gaat, onder degenen die de
gemeente voorgaan, hoe zou de kerkenraad het dan
van de gemeente mogen verwachten? Is er binnen
de kerkenraad ruimte om te spreken over verschil
van inzicht, ook als dat ingaat tegen de stem van de
meerderheid of van de predikant? Hoe wordt ver-
schil in verlangen en overtuiging voor het aangezicht van de Heer
gebracht? Oefent een kerkenraad zich in het onderling gesprek? En
wat mag de gemeente van dit alles weten: houden we onze inspan-
ningen het liefstachter gesloten deuren? Of vragen we de gemeente
om ons aan te moedigen en voor ons te bidden als we een moeilijk
besluit moeten nemen? Laten we ons gijzelen door groepen in de
gemeente of door de stem van het verleden, of zoeken we biddend
naar het plan van onze Heer? Span je dus in om ook als kerkenraad
in het omgaan met verschillen een voorbeeld voor de gemeente te
zijn.

Vanuit een gedeeld verlangen

Als het gaat over diversiteit in de gemeente, dan gaat het al gauw
over grenzen. En dat is meestal ook het moment waarop het span-
nend wordt. Want als we gaan bewegen, als we ruimte geven en
gebruiken, waar is dan de grens? Wanneer zeggen we: nu stopt het
gesprek, hier scheiden onze wegen?



Gemeente-3ijn Gemeente-3ijn

Het is van belang om te bedenken wat er op het spel staat in het
onderling gesprek in de gemeente. Een gemeente leeft vanuit het
verlangen om haar Heer na te volgen en geeft dat vorm vanuit zijn
Woord. Vanuit wat door de eeuwen heen is beleden en vormgege-
ven en vanuit het gemeente-zijn in het hier-en-nu. Op deze pijlers
kan de gemeente haar kernwaarden baseren: wat is onopgeefbaar
voor ons? Dat we gericht zijn op Christus, gemeente willen zijn
bij een open Bijbel, en die gemeente willen zien groeien in geloof
is onopgeefbaar voor ons allemaal. Daarnaast kan een gemeente
nog heel specifieke kernwaarden formuleren. Bijvoorbeeld als zij
een eigen roeping heeft in de wijk, focust op jongeren of vanuit een
pastoralekringenstructuur wil werken. Gesprekken in de gemeente
kunnen dan geijkt worden aan deze gemeente-eigen kernwaarden,
die op zichzelf natuurlijk ook weer bespreekbaar mogen zijn.
Vergelijkhet metderegelsdiejein je eigen gezin hanteert: ze maken
verbinding mogelijk doordat ze fungeren als gedeelde rituelen en
gebruiken, en zo geven ze je een thuisgevoel. Ze zijn gebaseerd op
onze kernwaarden, maar vormen een van de mogelijke uitwerkin-
gen en zijn aangepast aan ons gezin.

Vragen

Als het gaat over diversiteit is al gauw de vraag wat we als
gemeente aankunnen. Als het gaat om het geloof (de kern), dan

zou je heel eenvoudige checkvragen kunnen hanteren om het Wateen lang nodig hebben om te leren God lief te hebben boven alles en
gesprek te openen: mogelijkheden hun naaste als zichzelf? Diversiteit is een zegen. Ze bepaalt ons bij

om veelkleurig onze onmacht om zelf de gemeente te bouwen. Verschil in verlan-
Voorvraag: gaat dit gesprek/verlangen over de kern? handenen gen en overtuiging leert ons bidden en zoeken naar Gods wil. Diver-
1. Kunnen we in gesprek bij een open Bijbel? voetente siteit dwingt ons om naar elkaar te luisteren en nederig te worden.
2. Benje gericht op Christus? geven aan het Gelukkig wie in gesprek gaat, wie leert luisteren, wie zijn of haar
3. Ben je gericht op opbouw van de gemeente? evangelievan mening wil herzien. Gelukgewenst, als je ontdekt dat je broer of zus
4. Ontmoet je elkaarin liefde? onze Heer anders denkt, voelt en beleeft dan jij.

: , . Om mee aan de slag te gaan
Die gemeente-eigen waarden maken het ook mogelijk dat we

in eenzelfde dorp of stad meer gemeenten herkennen als broers
en zussen in de Heer, met een ander profiel. We voelen ons in die
gemeenten misschien niet helemaal thuis, maar gaan graag in
gesprek over de kern van ons christen-zijn. Wat een ruimte ontstaat
er dan voor samenwerking met allerlei kerken. Wat
een mogelijkheden om veelkleurig gezicht, stem,
handen en voeten te geven aan het evangelie van

Dat ene verlangen

dat ons allemaal onze Heer! Ook dat is diversiteit die verrijkt. Ik hoop
samenbrengt: en verwacht dat, wanneer we ons oefenen in het

onderling gesprek en het onderscheiden tussen Jannet de Jong werkt als adviseur voor het Praktijkcentrum. Ze bege-
dat de Heer onge kernwaarden en gemeente-eigen waarden, we zul- leidt kerkenraden en gemeenten bij complexe vraagstukken. jannet is
ureugde b[ij ft len ontdekken dat we elkaar heel vaak kunnen vin- opgeleid als theoloog, teamcoach en interim-predikant.

den. En dat we samen recht kunnen doen aan dat
ene verlangen dat ons allemaal samenbrengt: dat
de Heer onze vreugde blijft.
Het gaat in de kerk niet om de lieve vrede. Hoe zou het kunnen in
een evangelie dat goed nieuws is voor alle zondaars die een leven



ONDERZOEK

Is er ruimte voor twijfel of geloofsverandering van dominees
en kerkelijk werkers? Mogen ze eerlijk zijn over hun overtui-
gingen als deze afwijken van de leer van de kerk? Uit gesprek-
ken die gevoerd zijn met jonge dominees en kerkelijk werkers
blijkt dat deze ruimte er vaak niet is. Ze vinden het daarom
moeilijk om open en eerlijk te zijn. Deze jonge werkers in de
kerk willen niet discussiéren over vormen en tradities, maar
hebben behoefte aan openhartige geloofsgesprekken.

Door de publicatie van een pamflet is de LHBT-discussie binnen de
kerken weer aangewakkerd. Na een kerkdienst loopt een gemeen-
telid op je afenvraagt: “Zeg dominee, wat vindt u daar nou eigenlijk

van?”. Vanavond staat bij de catechisatie een avond over Genesis 1 Devragen Afwijkende geloofsovertuiging
op de planning. Midden in je verhaal zegt een van de tieners: “Maar die Dani¢l Het is voorjaar 2018 wanneer Pieter Jan Kruizinga en ik samen
meneer, u gelooft toch niet echt dat de aarde maar zesduizend jaar Kehanpour onze opleiding Godsdienst-Pastoraal Werk afronden aan hoge-
oud is”. Een gemeentelid heeft een pastoraal gesprek gevraagd en en Pieter jan school Viaa in Zwolle. Ons afstudeeronderzoek gaat over twinti-
samen zit je op je werkkamer. Ze kijkt uit het raamt en mompelt: “Ik Kruizinga gers en dertigers (generatie ‘millennials’) die werken in de CGK en
geloof niet dat God zich zo bezighoudt met onze leventjes, u wel”. hebben, GKv en op de daaraan verbonden middelbare scholen. We onder-
Zomaar drie gespreksvoorbeelden die je ongetwijfeld zult herken- worden vragen deze geloofswerkers over hun persoonlijke overtuigingen
nen als je werkzaam bent in de kerk. herkend door en op welke punten deze afwijken van de verwachtingen vanuitde
de geloofs-  kerk. Zo krijgen wij een inkijkje in het werk van jon-
Werk en privé werkers die zij - ge predikanten, kerkelijk werkers en godsdienstle- T
Werkzaam zijn in de kerk is vaak mooi en dankbaar werk, maar interviewen raren. Al snel wordt duidelijk dat een afwijkende

geloofsovertuiging een grote rol kan spelen in het
leven van de ‘geloofswerker”

het heeft ook lastige kanten. Werk en privé zijn namelijk niet
geheel te scheiden. Werkers in de kerk sturen vrijwilligers aan, die

ook vrienden kunnen zijn. Werkers worden niet alleen beoordeeld
op wat ze doen tijdens hun werk; wat ze doen in

""""""""""""""""" hun eigen tijd kan bepalen of ze geschikt worden

geacht voor de functie die ze vervullen. Maar het

We beginnen met het onderzoek omdat aan het
eind van onze studie vragen ontstaan. Passen wij
wel in dit traditionele werkveld? Is er ruimte voor
ons als jonge theologen om af te wijken van de

algemene geloofsovertuiging? Het onderzoek is dus ook een per-
soonlijke zoektocht. De vragen die wij hebben en de spanning die
dit oplevert, worden herkend door de geloofswerkers die wij inter-
viewen. De geloofsontwikkeling die ze als geloofswerker doorma-
ken, heeft vaak direct invloed op het werk dat ze doen. Hun werk
is niet te vergelijken met een ‘gewone’ negen-tot-vijfbaan, ze kun-
nen confronterende vragen krijgen. Gedurende het onderzoek
ontdekken we dat er een aantal thema’s is waarover de ‘millennial’
geloofswerkers andere opvattingen hebben dan in hun gemeen-
voor hun functie en plek in de gemeente. “Wat zou er gebeuren schap gebruikelijk is. Dit zijn onder meer de positie van de vrouw
als ik echt eerlijk zou zijn? Ik maak maar geen slapende honden in de kerk, homoseksualiteit, schepping en evolutie, en de histori-
wakker.” citeit van Bijbel en belijdenisgeschriften. Wij vragen ons af hoe zij
omgaan met hun afwijkende visie.

gaat nog dieper: geloven is uiterst persoonlijk,
juist daarin kan veel gebeuren waardoor werk en
privé moeilijk te scheiden zijn. Wat is de impact
als je geloof zich ontwikkelt, wankelt of veran-
dert? Het heeft invlioed op jouw werkzaamheden
als werker en op hoe jij het werk ervaart. Kunnen werkers eerlijk
zijn wanneer hun eigen overtuigingen afwijken van de leer van
de kerk? Kerkenwerk kan voelen als een keurslijf, omdat werkers
misschien bang zijn voor de gevolgen van afwijkende opvattingen



Verstaanskloof

Alle geloofswerkers die we spreken, geven aan dat er een verstaans-
kloof is tussen de generaties. Ze ervaren een kloof tussen de eigen
geloofsovertuiging en het belijden van de kerk waar ze werken. Zelf
zijn ze op een aantal thema’s progressiever dan hun kerk of kerkver-
band. In vrijwel alle interviews wordt genoemd dat je zulke ideeén
niet zomaar deelt. Je gemeenteleden of collega’s op school verwach-
ten vaak dat jouw persoonlijk geloof in lijn is met wat de kerkelijke
traditie leert. Het kan je zwaar worden aangerekend als je vertelt dat
je graag eenvrouw op de kansel zou zien of dat de verhalen uit Gene-
sis volgens jou niet allemaal waar gebeurd zijn. Het kan het vertrou-
wen in jou schaden, ouders kunnen een klacht indienen of gemeen-
teleden willen je helpen omdat het slecht zou gaan met je geloof.
Meerdere malen horen we dat de traditionele gere-
formeerde kaders worden ervaren als benauwend of
verstikkend. Wat ze daarbij aangeven, is dat ze het
als kwetsend ervaren als tegen hen wordt gezegd
dat ze niet gereformeerd genoeg zijn.

De geloofswerkers vertellen dat zij afwegen wan-
neer zij hun afwijkende mening publiekelijk delen
en wanneer zij zich schikken naar de verwachtin-
gen van de gemeente. Het is immers ook je werk en
je staatin dienst van een gemeenschap. Het delen van controversi-
ele ideeén kan zoveel rumoer veroorzaken dat allerlei opbouwende
initiatieven niet meer van de grond komen. Dit blijkt voor velen een
reden te zijn om te zwijgen. Toch is dat gemakkelijker gezegd dan
gedaan. Zou je een jong homostel vertellen dat je hen niet kunt
trouwen terwijl dat indruist tegen wat jij zelf gelooft? Hoe meer

mensen we spreken hoe duidelijker het wordt: geloofswerkers wij- De traditionele
ken vooral af op wat zij randzaken vinden. Wat blijft staan is de kern gereformeerde
van hun geloof, samengevat in de persoon en het werk van Chris- kaders worden
tus. Sterker nog, deze kern is door hen juist herontdekt en verdiept als benauwend
doordat ze proberen te dealen met de verstaanskloof. of verstikkend ‘
ervaren E= e Y
Twijfel kan Bespreekbaar maken
je geloof Wat wij gemerkt hebben, is dat twijfel geen vijand van een oprecht
toetsen en geloof is. Het is belangrijk om dit te beseffen. Twijfel kan je geloof
aanscherpen aanscherpen en toetsen. De gereformeerde traditie is immers ont-

staan door vraagtekens te zetten bij de kerkelijke traditie. Tegelij-
kertijd kan een periode van twijfel ook eenzaam en moeilijk zijn. We
moeten daarom niet uit het oog verliezen dat zoiets

ook een predikant, kerkelijk werker of godsdienstle- ~ «wrrrrrrrrrerr e
raar kan overkomen. Juist voor hen kan de drempel

om twijfel bespreekbaar te maken ontzettend hoog

zijn. In het onderwijs van Christus zien we steeds

terugkomen dat wij oog voor onze naaste moeten

hebben, en dat onze naaste de persoon is van wie

we het niet verwachten.

Uit de gesprekken met de verschillende geloofswerkers komt keer
op keer naar voren dat praten noodzakelijk is. Het te lang binnen-
houden van worstelingen over je diepe overtuigingen kost veel




14

energie. Er bestaan intervisiegroepen voor predikanten en kerkelijk
werkers maar er zijn ook veel geloofswerkers die niet bij een derge-
lijke groep zijn aangesloten. Dan is het belangrijk om wel iemand te
hebben om mee te praten. In de praktijk blijken dit vaak oud-stu-
diegenoten of collega’s uit de classis te zijn. Het voordeel van een
medetheoloog is dat de ander zich goed kan inleven in jouw situ-
atie. Als godsdienstleraar kan dit betekenen dat je buiten je school
op zoek moet gaan naar een gesprekspartner. Geloofsontwikkeling
maakt ieder mens mee, maar voor slechts een kleine groep heeft die
directe invloed op hun werk.

""""""""""""""" Voor geloofswerkers geldt daarom dat zij actief op

zoek moeten gaan naar personen om hun ervarin-

gen mee te delen. Kerken moeten hun geloofswer-

kers hierin aanmoedigen, bevraag geloofswerkers

hier ook op. Classes kunnen geloofswerkers uit-

nodigen deel te nemen aan intervisiegroepen of

andere ontmoetingen creéren waarin ze ervaringen
kunnen delen. Een mooie manier om hieraan vorm te geven, is als
geloofswerkers maandelijks afspreken om bijvoorbeeld een hoofd-
stuk uit een boek te bespreken. Door met elkaar te delen wat inspi-
reert en wat schuurt, kun je elkaar opbouwen.

Openhartige geloofsgesprekken

Het is van belang dat we generaties verbinden, niet door schone
schijn maar door eerlijkheid en openheid. Er is behoefte aan open-
hartige geloofsgesprekken. Als daar geen ruimte voor is of de nood-
zaak daarvan niet wordt gezien, kan dat verstikkend werken. Het
doel van het onderzoek was ook het delen van verhalen die norma-
liter achter gesloten deuren blijven. Sommige geloofswerkers heb-
ben ons in vertrouwen verteld wat nog nooit eerder was uitgespro-
ken. Wij zijn hun hiervoor erg dankbaar. Als je zelf met afwijkende
of veranderende geloofsovertuigingen worstelt, moedigen we je
aan ze te delen. Als iemand met een kwetsbaar verhaal naar jou
toekomt, bied dan een luisterend oor. Samen bouwen we aan een
transparante en oprechte kerk.

Daniél Kehanpour is als pastoraal werker afgestudeerd aan hoge-
school Viaa in Zwolle. Na zijn afstudeeronderzoek over ‘millennial’
geloofswerkers is hij met zijn studiepartner het bedrijf Zingevers
(www.zingevers.com) begonnen. Hun missie is de kerk relevant te
maken voor alle generaties, zij bieden hiervoor cursussen en begelei-
dingstrajecten aan. Het onderzoek ‘Millennial geloofswerkers in twee-
strijd’is te downloden via www.blad-dienst.nl.

“Het is Gods wil dat hij niet meer leeft.” Die woorden kreeg
een moeder van veel mensen te horen nadat haar zoon was
overleden. Ik kan die uitspraak niet over mijn lippen krijgen.
Het is toch juist Gods wil dat we leven? God wil de dood toch
niet? Wat is je godsbeeld als je meent dat God iemand weg-
rukt uit het leven?

Voorzichtig

Uiteraard geloof ik dat onze tijden in Gods hand zijn en dat we in
Christus niet sterven. Maar dat is wat anders dan zeggen dat God
de dood van een geliefde heeft gewild. Ik snap ook dat die uitspraak
mensen kan troosten, omdat het voelt alsof God geen fouten maakt
en elke seconde van je leven in zijn hand heeft. Dat mijn moeder op
mijn verjaardag stierf, heb ik ook altijd als een bijzondere knipoog
van God ervaren. Toch ben ik enorm voorzichtig met de woorden
‘God heeft de dood van een geliefde gewild’ en wel om drie redenen.
Allereerst omdat het ontkent dat God de dood verafschuwt en
zijn leven heeft gegeven om die laatste vijand te overwinnen. Ten
tweede omdat we daarmee zeggen Gods wil te kennen, dat lijkt mij
gevaarlijk. Wij blijven mensen en moeten niet namens God spreken,
zeker niet als het gaat over de dood. Wat mij betreft bevestigen we
dat onze tijden in Gods hand zijn, maar laten we de woorden ‘Gods
wil’ links liggen. Ten derde vind ik het pastoraal onverantwoord. Het
kan troost bieden, maar ook extra leed geven. De schade kan groot
zijn doordat mensen boos kunnen worden op een God die zoveel
verdriet veroorzaakt.

Einde gesprek

De wil van God in een gesprek benoemen klinkt vroom, maar het
gesprek is daarmee ook beéindigd. Dat geldt voor vele onderwer-
pen: de dood, inenting, homoseksualiteit, doop en ga zo maar door.
In de Bijbel lees ik echter dat juist een gesprek in liefde zo belangrijk
isen dat we moeten oppassen om God voor ons karretje te spannen!
Christenen denken over een heleboel zaken verschillend en dat is
niet makkelijk. De oplossing ligt in gesprekken die vooral onze voor-
onderstellingen, leesbrillen en ervaringen verwoorden in plaats van
die te projecteren op God. Dan is er meer ruimte voor diversiteit en
juist dan mag blijken hoe groot de God van het leven is.

Dr. Almatine Leene is predikant in de NG-kerk in Stellenbosch-Wes
(Zuid-Afrika) en docent dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.

COLUMN

15



16

Intergenerationeel

Oud en jong tegamen
De Rerk van alle (Leef)tijden

[~
R
d i

Peter Sinia

verschillen in
sommige opgzichten
meer dan ooit van

elkaar

Een eredienst waarin mensen van elke leeftijd en generatie even
waardevol zijn

Kloof tussen generaties

Vijftien jaar geleden werd ik predikant van een gemeente in een
voorstad van Vancouver aan de westkust van Canada. Vanuit mis-
sionair verlangen had die kerk het voorbeeld van de megakerken
gevolgd: van de ochtenddienst waren twee diensten gemaakt — een
traditionele en een eigentijdse — om zo verschillende doelgroepen
met het evangelie te bereiken. Maar na vijftien jaar moesten we
concluderen dat beide diensten een kleine missionaire winst
hadden opgeleverd tegen de prijs van een groot geestelijk verlies.
De twee diensten voor verschillende doelgroepen hadden namelijk
een kloof veroorzaakt of verdiept tussen de gemeenteleden van de
verschillende generaties. We namen het moeilijke
besluit om niet meer gescheiden diensten voor
gescheiden doelgroepen te houden, maar de
diensten samen te voegen, de verschillende stijlen
te vermengen en vooral de generaties met elkaar
te verbinden. Eén intergenerationele eredienst,
waarin mensen van elke leeftijd en generatie even
waardevol zijn.

Deze ontwikkelingen in onze plaatselijke kerk ble-
ken al snel minderuniek dan we dachten. Een mega-
kerk als Willow Creek die velen geinspireerd had om zich in laag-
drempelige kerkdiensten te richten op doelgroepen, liep ook tegen
de grenzen van die benadering aan. Zo kozen diverse kerken een
meer intergenerationele koers nadat ze de nadelen van een doorge-
slagen benadering van generaties als doelgroepen hadden ervaren.

Maatschappelijke ontwikkelingen
Ook een aantal maatschappelijke ontwikkelingen vraagt om een
meer intergenerationele koers van kerken. De gestegen levens-

Ook een tiener
kan als lector
de schriftlezing
verzorgen

Intergenerationeel

verwachting en het toegenomen aantal jaren in gezondheid,
betekenen dat bij een normale leeftijdsopbouw van een kerkge-
meenschap de oudere generatie meer aanwezig zal zijn dan in het
verleden het geval was. De jongste generatie was altijd al aanwe-
zig, maarveranderingen in de plek van kinderen in de maatschappij
betekenen dat voor hen ook in de kerk meer oog is gekomen. Dat
kerk-shoppende ouders vaak neerstrijken in die kerk die hun kin-
deren het meeste aanspreekt, zal vast een extra aanmoediging zijn
om als gemeenten de kinderen niet uit het oog te verliezen. De kerk-
verlating onder jongeren is zo mogelijk een nog belangrijker reden
om de jonge generatie in de kerk een volwaardige plaats te geven.
De snelle veranderingen in de maatschappij betekenen echter dat
de generaties in sommige opzichten meer dan ooit van elkaar ver-
schillen.

Nieuwe trend met oude papieren
Soms moeten we elkaar eraan herinneren dat wie met de geest van
de tijd trouwt snel weduwnaar zal worden. Maar soms mogen we
dankbaar constateren dat de samenleving of de cultuur thema’s op
de agendavan de kerk zet die door en door bijbels zijn. Howard Van-
derwell wijst in zijn boek The Church of All Ages — Generations Wor-
shiping Together op vijf intergenerationele trekken in de Bijbel.

1. De eenheid van de kerk: het lichaam van Christus bestaat uit
vele en verschillende leden.

2. Het patroon in de Schrift dat verschillende generaties samen
God aanbidden, zoals voorgeschreven in het Pesach (Ex. 12:26),
beschreven in de geschiedenis van Israél (0.a. Deut. 29:10-11, oz.
8:35, 2 Kron. 20:13) en bezongen in de Psalmen: “Jjonge mannen
en jonge vrouwen, oud en jong tezamen. Laten zij loven de naam
van de HEER!” (Psalm 148:12-13).

sniadn) [921eN @

17



18

3. De verbondsgemeenschap die ook wij in de tijd van het nieuwe
verbond vormen. Denk aan Jeremia die in zijn profetie over het
nieuwe verbond over “van groot tot klein” spreekt (Jer. 31:34), aan
Petrus’ woorden op de pinksterdag “voor u (...) evenals voor uw
kinderen” of Joéls profetie over profeterende zonen en dochters,
over visioenen van jongeren en droomgezichten van oude men-
sen, die vanaf dezelfde dag in vervulling ging (Hand. 2:39, 17).

4. De wijze waarop gehoorzaamheid groeit (Deut. 6:6-9), waarop
een nieuwe generatie bekend raakt met de grote daden van God
uit het verleden (Psalm 78:1-8) en waarop jong en oud elkaar
over en weer vermanen en bemoedigen (1 Tim. 5:1-2).

5. Het evangelie van Gods liefde is bestemd voor alle generaties:
“Van uw liefde, HEER, wil ik eeuwig zingen, van uw trouw getui-
gen, geslacht na geslacht” (Psalm 89:2). Gods Woord dat eeuwig
stand houdt (Jes. 40:8) en zijn kerk die bestand is tegen de tijd,
zelfs door de poorten van het dodenrijk niet overwonnen zal
worden (Mat. 16:18). Dat alles sterkt ons in het vertrouwen dat

het met een volgende generatie niet voorbij is.

Ineenintergenerationele eredienst zijn mensenvan
elke leeftijd en generatie even waardevol. Diverse
van de aangehaalde teksten en beelden uit de Bij-
bel maken duidelijk dat de generaties elkaar overen
weer nodig hebben.

Voorbeelden

In mijn eigen gemeente zijn al verschillende intergenerationele

veranderingen doorgevoerd. Tegelijkertijd staan we op het punt om

een student als afstudeeropdracht te laten onderzoeken hoe we
nog veel intergenerationeler kunnen worden. Een paarvoorbeelden
uit een gemeente die dus nog veel kan leren.

- Een goede gewoonte is om elke dienst een kinderlied op te
nemen in de liturgie. Een stap vooruit is dat de dominee hier-
voor suggesties krijgt van gemeenteleden die betrokken zijn bij
het kinderwerk. Nog mooier zijn die diensten waarin kinderen
samen met de band de gemeente leiden bij het kinderlied.

+ Het kindermoment hebben we al jaren geleden beperkt tot de
advents- en lijdenstijd, omdat kinderen toch al naar hun eigen
programma gaan. In plaats daarvan is het betweenermoment
gekomen voor jongeren, die juist in de kerk blijven en qua aan-
dacht tussen wal en schip dreigden te raken. Een uitdaging voor
mij als predikant is om na het betweenermoment de jongeren
niet te vergetenin de preek, maar ze samen metde andere gene-
raties in beeld te houden.

+ Ingesprek met de tieners kiezen we elke dienst ook een lied van
een lijst met hun favorieten. Dat betekent Opwekkingsnummers
boven de 800 en verder veel Hillsong. Mijn eerste gemeente was
zo klein dat elke verjaardag van een zeventigplusser gevierd kon
worden met een favoriete psalm, terwijl elke verjaardag van
een kind gevierd werd met een christelijk verjaardagslied in de
dienst.

+ Inspirerend vond ik in mijn vorige gemeente de jongeren die

De
participatie-
ladder

bij de voorbereiding van een jeugddienst besloten een van
hun oma’s uit te nodigen om te vertellen over haar ervaring
als gelovige jongere in Japanse interneringskampen. In mijn
huidige gemeente was het een tijdlang vast onderdeel van de
jeugddiensten dat een oudere broeder een stuk uit de Heidel-
bergse Catechismus las dat paste bij het door de jeugd geko-
zen thema.

«+ Sinds kort is een langgekoesterde wens vervuld
met een rooster van lectoren die de schriftlezing
verzorgen. Die lectoren variéren van tieners tot
mensen van boven de zeventig. Hoe meer men-
seneenrolin de dienst hebben en hoe meer jong
en oud in al die rollen actief zijn, hoe meer we
samen de dienst vormgeven.

« Al langer proberen we in onderdelen van de
dienst dus rekening te houden met de jongeren
in de kerk. De liturgiecommissie is op uitnodiging van het jeugd-
werk bij het tienerprogramma langsgeweest en heeft niet alleen
uitleg gegeven over bepaalde diensten, maar ook ideeén van de
jongeren een plek gegeven in de diensten. De volgende stap is
om met een jongere als lid van die liturgiecommissie ook alle
generaties mee te laten beslissen bij het vormgeven van de ere-
dienst.

(mee)beslissen
coproduceren
adviseren

raadplegen

informeren

Een hogere tree en een hogere weg

Drie dingen zijn belangrijk om nog op te merken. Allereerst is het
handig om het idee van de participatieladder voor ogen te houden.
De laagste tree is mensen betrekken door ze te informeren, een tree
hoger worden ze ook geraadpleegd, nog een tree hoger kunnen ze
adviseren, de volgende tree worden mensen betrokken bij de uit-
voering en bij de hoogste tree van participatie beslissen mensen
zelf mee. Ten tweede is het goed om het intergenerationele karak-
ter van de kerk niet te beperken tot de zondagochtend. Op maat
gesneden programma’s voor gemeenteleden in bepaalde fasen van
hun geloof en leven hebben natuurlijk blijvend recht van bestaan.

19



20

Maar het is goed om telkens weer in het oog te houden dat we als
generaties niet geisoleerd van elkaar gemeente willen zijn.

Ten derde proberen we in de kerk elkaar eraan te herinneren dat de
hoogste weg die van de liefde voor de ander is. Het meest geestelijke
van een kerkdienst is daarom niet dat ik zelf word
aangesproken of geraakt, maar dat ik mijn eigen
wensen opoffer en van harte meezing of meedoe
met het onderdeel dat meer gewaardeerd wordt
door een andere generatie. Met die liefde voor de
ander wil ik afsluiten. De uitdaging voor kerken is
om niet te stoppen bij participatie van alle genera-
ties, maar om te streven naar relatie tussen de ver-
schillende generaties. Er wordt wel gezegd dat het
geloof van jongeren sterk bepaald wordt door de aanwezigheid van
zulke warme relaties.

En als we die uitdaging aangaan, zou het dan niet mooi zijn om
behalve kerk van alle generaties, ook meer kerk van alle volken te
worden? Je hoort vaak over veelkleurig kerk-zijn. Hoe hartverwar-
mend zou het zijn als mensen daarbij denken aan onze gemeen-
schap van alle leeftijden, een bonte verzameling van gelovigen uit
allerlei culturen en van heel verschillende achtergronden?

Peter Sinia is predikant van de Proosdijkerk (NGK) in Ede.

Het evangelie
van Gods liefde
is bestemd
vooralle
generaties

TOERUSTING

Een diverse kerk klinkt als iets moois: veelkleurigheid enerzijds
en hetomarmenvan andere gezichtspunten dan de onze ander-
zijds. Als kerkbegeleider ben ik hier vaak bij betrokken, maar
merk ik ook dat we niet altijd goed raad weten met veelkleu-
righeid als het spannend wordt. Kort gezegd: inclusiviteit kost
iets. Zijn we werkelijk bereid en in staat ‘het andere’ te omar-
men en een plek te geven? Bovendien: het vraagt naast kijken
naar diverse richtingen uiteindelijk om een dieper verbindend
perspectief, wat overstijgend én richtinggevend werkt.

Rondom homoseksualiteit en gender is de discussie onlangs weer
flink opgeschud door de Nashvilleverklaring, die als bedoeling had
de gelederen te sluiten. De ferme en exclusieve taal pakte anders
uit. Sinds een aantal jaren ben ik bij het onderwerp betrokken als
begeleider binnen het netwerk van Toerusting 2.0 in de Nederlands
Gereformeerde Kerken. Na de laatste Landelijke Vergadering is ons
netwerk gevraagd toerusting te gaan ontwikkelen over dit onder-
werp, met als insteek: een veilige kerk, ook voor homo’s. De exclusivi-
teitom de ambten niet open te stellen voor homoseksuele gemeen-
teleden met een relatie, leidde juist tot de wens van inclusiviteit en
veiligheid. Vanuit deze ervaringen schets ik twee belangrijke stap-
pen die we samen hebben gezet en daarna twee dilemma’s die ik in
kerken tegenkom.

Beginnen met luisteren

De eerste stap is geweest dat ik in Utrecht, samen met mijn collega
Alex Boshuizen, drie avonden heb georganiseerd voor christelijke
homo’s en lesbiennes. Dat waren besloten avonden om te luisteren
naar hun verhalen. Sommigen van hen waren niet
meer kerkelijk actief of zelfs niet meer betrokken,
allen waren echter bereid om tijd te investeren en
hun kwetsbare verhalen te delen. Onze vraag was
vooral: hoe is jouw weg met kerk en geloof geweest
én: hoe heb je veiligheid wel/niet ervaren in je kerk?
De groepen waren divers in alle opzichten: met
relatie, open voor een toekomstige relatie of ook
bewust zonder relatie. Er kwamen positieve en
negatieve ervaringen op tafel. Maar geen van de
verhalen was gemakkelijk. Processen van uit de kast komen waren
meestal langdurig, pijnlijk en vol worsteling. Een van de uitspraken
die bij mij is blijven haken, is deze:

21



22

“Besef als iemand aangeeft dat hij of zij homo is, dat diegene

er al heel lang over nagedacht heeft. Daar is al heel veel tijd
overheen gegaan, terwijl het voor de ander vaak dan pas begint.
Het zou goed zijn als mensen in de kerk dat gaan beseffen als ze
allerlei discussies voeren en vragen stellen richting homo’s en
bijbelteksten noemen.”

Wat duidelijk werd tijdens deze avonden is dat inclusiviteit en vei-
ligheid met elkaar samenhangen. En dat dit verre van vanzelfspre-
kend zo wordt ervaren. Deelnemers benoemden hoe kwetsbaar
het is als kerkenraden soms jaren met ‘het onderwerp’ bezig zijn
en er dus over hen wordt vergaderd. Dat er uitein-
delijk een standpunt komt, waarbij het afwach-
ten is welke plek de persoon in kwestie nog mag
innemen binnen de gemeente. Een enkeling moest
jeugdwerk opgeven. Een ander werd geadviseerd
een andere gemeente te zoeken. Weer een ander
mocht niet meer deelnemen aan het avondmaal.

Vertrouwen wordt hier gemakkelijker geschonden

dan opgebouwd.

Om mee te nemen uit deze ervaring:

+ Voer zoveel mogelijk het gesprek mét homo’s en lesbiennesin de
kerk, betrek hen erbij. De exclusiviteit op dit punt leverde veel
onveiligheid op en was voor veel van hun vrienden en bekenden
mede aanleiding om de kerk te verlaten.

+ Juist deze groep homo’s en lesbiennes benoemde meermalen
dat een inclusieve kerk voor hen betekent dat ook bezwaarde
broeders en zusters een plek moeten hebben. Ze verlangen naar
een veilige kerk voor iedereen.

Bouwstenen voor veiligheid

Vanuit deze gesprekken hebben we vier bouwstenen benoemd die
essentieel zijn voor veiligheid voor homo’s en lesbiennes in de kerk.
De bouwstenen zijn: duidelijkheid, respectvolle liefde, bescherming
en zichtbaarheid.

Duidelijkheid. Dit blijkt de primaire bouwsteen te zijn. Ondui-
delijkheid geeft onzekerheid naar zowel betrokkenen als naar de
hele gemeente. Liever een helder standpunt dat beperkend is voor
homo’s met een relatie zodat zij elders een plek kunnen zoeken, dan
jarenlange mist rond dit onderwerp die een gemeente kan gijzelen.
Respectvolle liefde. Juist als het spannend wordt en er diepgaande
verschillen zijn, is dit een belangrijke bouwsteen. Naar homosek-
suele gemeenteleden heeft deze een extra lading, omdat ze zich
gemakkelijk ‘object’ voelen in discussies in plaats van gelijkwaardig
en verbonden in Christus.

Bescherming. Wil een gemeente daadwerkelijk een plek bieden
aan homoseksuele gemeenteleden die openstaan voor een relatie
of eenrelatie hebben, dan vraagt dit ook om daadwerkelijk voor hen
instaan, zodat iemand niet steeds zichzelf moet verdedigen en als-
nog het gevoel heeft zijn of haar plekje te moeten bevechten.
Zichtbaarheid. Kiest een gemeente voor inclusiviteit op dit punt
dan mag het erdus ook echt zijn: zichtbaar en merkbaar. In functies

Wil een
gemeente
daadwerkelijk
een plek
bieden aan
homoseksuele
gemeenteleden
die openstaan
voor een
relatie of een
relatie hebben?

en zonder dat het zo onzichtbaar of onuitgesproken mogelijk blijft.
Inclusiviteit vraagt om zichtbare deelname: worden ze werkelijk
gezien?

Dilemma 1: de Bijbel en onze verwachtingen

Deze bouwstenen laten iets zien van wat inclusiviteit kan kosten en
datveiligheid niet gecreéerd is met een standpunt alleen. Maar een
gemeenteproces leidt al snel naar een eerste dilemma: wordt het
niet tijd dat we de Bijbel opendoen? De een merkt op: “We hebben
allemaal genade nodig en Gods liefde”. De ander werpt tegen: “Ja,
maar willen we nog horen wat God wil op dit punt, is de Bijbel niet
heel duidelijk?”.

Het eigenlijke dilemma is dat een kerkenraad en
gemeente zoeken naar bijbelse antwoorden op zo’n
inhoudelijk thema als homoseksualiteit. Tegelijk
blijkt dat bespreking van teksten uit Leviticus 18 en
20 en Romeinen 1 niet brengt wat mensen ervan
verwachten: een eensluidend en voor iedereen
overtuigend antwoord.

De hermeneutiek is iets wat hier genoemd moet worden: hoe lees
je de Bijbel en wat zegt de context van die tijd, maar ook wat zegt
de context van de hele Schrift? Gaat het in deze vaak aangehaalde
teksten over wat wij nu meemaken: homoseksuele relaties in lief-
de en trouw? Worden teksten over het huwelijk terecht gezien als
exclusief voor een man-vrouwrelatie als we in aanmerking nemen
dat andere relaties niet in beeld waren in die tijd? Zijn die teksten
hiervoor bedoeld? Enzovoort.

Om tot de kern te komen: het dilemma dat ik ervaar, gaat vooral
over hetstaatertoch? Datis dus precies de vraag. Als we samen eer-
lijk zijn, is dat niet voor dlle gelovigen glashelder, ook al nemen zij
allemaal de moeite om goed te lezen. Theologen zijn het niet eens.

ew1sod uel-aqim @

23



24

Homoseksuele
gemeenteleden
voelen zich
gemakkelijk
‘object’in
discussies in
plaats van
gelijkwaardig
en verbonden
in Christus

Is het dan vreemd als gemeenteleden bij voorbaat de moed in de
schoenen zinkt?

Voor processen rond deze thematiek is in ieder geval de aanpak die
ik bepleit: let op je taalgebruik als het gaat om normerend spreken.
Het is eerlijker om het proces te gaan baseren op de mogelijkheid
van meer perspectieven bij een open Bijbel. Dat betekent niet dat
we kunnen overgaan tot de orde van de dag, wel dat we op zoek
moeten naar hoe we in deze tijd recht doen aan het evangelie.

Dilemma 2: inclusiviteit en exclusiviteit
Dit werpt volgens mij ook licht op het denken over inclusiviteit en
exclusiviteit. Dat het evangelie vraagt om ons kruis op ons te nemen
en Jezus te volgen, betekent een bepaalde exclusiviteit: dingen ach-
ter je laten en kiezen voor de weg van Jezus als de enige route van
het Koninkrijk. Tegelijk was het Jezus zelf die ieder
die door anderen werd afgewezen of te licht bevon-
den, uitnodigde op die weg. Een bont gezelschap
volgde Hem.
Toen de vroege kerk sterk groeide en ook buiten
Israél wortel schoot, besloot de vergadering van de
apostelen (Handelingen 15) om “verder geen ver-
plichtingen op te leggen” dan een paar kernelemen-
ten die golden voor iedereen. De mate van inclusivi-
teit is groot. In onze tijd lopen we volgens mij hier opnieuw tegen
aan. We komen uit een tijdperk van een hoge mate van homogeni-
teit. Nu die plaatsmaakt voor diversiteit moeten we gewoon weer
leren hoe we hiermee omgaan.

In de praktijk merk ik dat gemeenten de neiging hebben homo’s
met een relatie te willen omarmen. Om vervolgens dan wel een slag
om de arm te houden zodra het concrete stappen vraagt: rondom
avondmaal, jeugdwerk, publieke rollen en de ambten. Homorela-
ties worden geaccepteerd en tegelijkertijd wordt er een lijn getrok-
ken. Het is niet voor niets dat de website www.wijdekerk.nl met zes

BWISOd Ue(-aqIM @

Worden
bijbelteksten
over het
huwelijk
terecht gezien
als exclusief
voor een man-
vrouwrelatie?

§ & g b

i it
=

-

sgae= AEETT D

‘meetpunten’ de mate van homoacceptatie in beeld probeert te
brengen. Het vraagt volgens mij bewustwording naar twee kanten
omdat we anders met de ene hand geven en met de andere terug-
nemen.

Het eerste is dat we met elkaar helder maken wat we met inclusi-
viteit bedoelen. Wat wil het zeggen: “je mag komen zoals je bent”
en “welkom in Gods huis, wie je ook bent”? Wat betekent het dat
we gelovige homo’s niet graag zien afhaken van de kerk? We willen
ze vasthouden, is dat ook echt zo? Willen we samen aan het avond-
maal? Kan Klaas zijn nieuwe vriend meenemen naar de kring?
Benoem dus wat je bedoelt met ‘welkom’. Als het avondmaal geslo-
ten blijft vooriemand met een homorelatie, dan bedoelen we dus te
zeggen dat hij of zij alleen bezoeker is? Als we samen leerlingen van
Jezus zijn, kinderen van God en priesters van Gods koninkrijk — geldt
ditdan ook voor de homoseksuele broeder of zuster

die een relatie heeft of wil?

Het tweede wat hier zich opdringt is: wat is de

exclusiviteit die de Bijbel van ons vraagt? Verwatert

het evangelie als we verschillend mogen denken

over homorelaties, over het inzegenen van zulke

relaties? Ik kwam in een kerkenraad een broeder

tegen die opperde dat we juist vanuit de kernwaar-

den van het huwelijk als kerk positief zouden moe-

ten staan tegenover het homohuwelijk. Een andere ouderling ant-
woordde dat het huwelijk voor hem juist maakte dat dit een brug te
ver was. Beiden hadden duidelijke opvattingen over het huwelijk en
hechtten daar grote bijbelse waarde aan. Maar voor de een werkte
het exclusief, voor de ander was het de basis voor inclusief denken
over het homohuwelijk.

Zonder hier nu te kiezen: met wat ik heb aangegeven over bijbelge-
bruik, mag duidelijk zijn dat we ons goed moeten vergewissen van

eW1Sod ue(-aqim @

25



26

Mensen zijn
verschillend
en al of niet
gericht op het
ene centrum

wat het exclusieve, zeg het radicale, is dat het evangelie van ons
allemaal vraagt. Wat is de radicaliteit die Jezus vraagt en die dus
buiten elke mogelijke discussie staat?

. Y

# --?
' N2 >
- | [ ]

Inclusiviteit kost wat van iedereen

Ik heb geprobeerd iets te schetsen vanuit het perspectief van pro-
cesbegeleiding rondom homoseksualiteit in de kerk. Er valt zeker
meer te noemen. Maar ik wil voor nu afsluiten met aan te geven dat
inclusiviteit iets kost van iedereen. We praten over een inclusieve
kerk, dat wil zeggen: een groep mensen die zich vormt rondom het
evangelie en samen onderweg is in het volgen van Jezus.

Diversiteit is een gegeven. Tegelijk is het centrum in Christus ook
gegeven en dat is belangrijk in een tijd waarin bestaande en ver-
trouwde kaders wegvallen. Het centrum vraagt bij toegenomen
verschillen om meer aandacht en om een meer centrale rol. Hoe
nemen we als gemeente elkaar hierin mee?

Remmelt Meijer is theoloog, coach en pionier. Hij is werkzaam als
kerkbegeleider vanuit CRUX (www.crux.amsterdam), bij de Neder-
lands Gereformeerde Toerusting en bij Nederland Zoekt. Als pionier is
hij betrokken bij Hemelsbreed, een nieuwe kerkvorm in de Bijlmer.

BIJBELSTUDIE

Wie hoort er nu echt bij het volk van God? Deze vraag speel-
de al in de begindagen van het volk Israél, toen hun identi-
teit werd gevormd. Natuurlijk was het in de eerste plaats de
afstamming van Abraham, Isaak en Jakob die bepaalde of je
erbij hoorde of niet. Maar zelfs toen al leefde de vraag of er
niet méér meespeelt. Op subtiele wijze wordt dit vraagstuk
aangekaartin het boek Jozua.

Geboren Israéliet

In hoofdstuk 7 ontmoeten we Achan, een geboren Israéliet van de
stam Juda. Hij heeft de oversteek van de Jordaan meegemaakt. Hij
was erbij in Gilgal. Hij heeft meegedaan met de verovering van
Jericho. Hij maakte deel uit van het volk van God. Maar tijdens de
veldtocht tegen de stad Jericho schond hij de ban die rustte op de
goederen van de stad. Daarom konden bij de volgende veldtocht de
inwoners van Ai het leger van de Israélieten verslaan. De straf voor
deze schanddaad is de symbolische uitstoting uit het volk van God.
Achan, zijn familie en zijn bezittingen worden gestenigd, verbrand
en bedolven onder een hoop stenen.

Kanaanitische vrouw

Deze op het eerste gezicht respectabele man staat in scherp con-
trast met de heldin uit hoofdstuk 2: de niet zo respectabele vrouw
Rachab. Zij was een Kanadnitische vrouw, een prostituee nota bene.
Zij heeft slechts de verhalen over Gods daden gehoord. Ze was vol
angst omdat ze niet tot het volk van God behoorde. Toch helpt ze de
twee verspieders. Ze stelt haar vertrouwen niet op haar eigen volk
maar op God. Door deze daad van geloof wordt ze gered, samen met
haar familie en haar bezittingen, op de dag dat Jericho wordt vernie-
tigd. Vanaf die dag horen ze bij het volk van God. Rachab trouwt zelfs
met Salmon (Mat. 1:5) en is een van de voorouders van koning David.
Het volk Israél moest de inwoners van Jericho uitroeien. Maar direct
bij de eerste verovering komt er al een uitzondering op deze regel:
Rachab en haar familie mogen blijven leven. Soms lijken de regels
duidelijk, maar blijkt de praktijk toch complexer te zijn. Ook in onze
omgeving zijn er mensen zoals Achan en Rachab. Juist dat confron-
teert ons met de vraag waar onze identiteit als volk van God precies
op gefundeerd is.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.

27



28

REFLECTIE

De eerste catechisatie in januari ga ik altijd het rijtje af. “Wie
van jullie denkt eraan om dit jaar belijdenis te gaan doen?”
Ook dit jaar stelde ik die vraag. Geen van de catechisanten
stak direct de hand op. Er werd geaarzeld, gewikt, gewogen.
“Ik weet het nog niet zeker”, zei de één. “Ik vind mezelfnog te
jong”, zei een ander. “Ik wil eerst nog veel meer leren”, bracht
een derde in. Voor mij zaten dubbende catechisanten: doe ik
het wel, doe ik het niet? Het doen van openbare geloofsbelij-
denis spreekt niet vanzelf!

Deze catechisanten dubben overigens niet alleen over het doen
van belijdenis. Ook over bijvoorbeeld de studie wordt gedubd. Vol
enthousiasme beginnen ze aan een studie, maar al snel slaat de
twijfel toe: wil ik dit eigenlijk wel? Is dit wel wat voor mij? Kan ik
niet beter een andere studie volgen? En vaak volgt er een switch. En
soms nog één, en nog één...

Eerlijk gezegd keek ik wel wat op van deze dubbende catechisan-
ten. “Wat doen ze ingewikkeld”, dacht ik weleens. Vooral wanneer
ik het vergeleek (wat overigens vaak niet zo verstandig is) met m’n

eigen jonge jaren. Belijdenis doen was in mijn tijd

"""""""""""""""" haast iets vanzelfsprekends. Daar dacht ik niet lang

over na. En ook qua studie dieselde ik gewoon door.
Waarom doen de jongeren van vandaag dat anders?

Reflecterende catechisanten

Dat heeft te maken met onze tijd. In de jaren zestig

van de vorige eeuw is er een nieuw tijdperk begon-
nen. Het tijdperk van authenticiteit. Als mens moet je jezelf uitvin-
den, en vormgeven aan je eigen leven. Je bent de kapitein van je
eigen bestaan. Niet de samenleving, niet de gemeenschap, niet je
ouders en niet de kerk maken uit wie je bent en wat je doet, want
dat maak je zelf uit! Je moet jezelf durven zijn, authentiek.
Als gevolg van deze ontwikkeling veranderde de verhouding tussen
individu en gemeenschap. Lange tijd ging de gemeenschap aan het
individu vooraf. Het gezamenlijk belang ging boven de individuele
behoefte. Je schikte je naar wat de gemeenschap van je vroeg. In het
tijdperk van authenticiteit zijn de rollen omgekeerd. De behoeften
van het individu zijn maatgevend geworden en gaan vooraf aan de
noden van de gemeenschap. Niet de gemeenschap, maar het indi-
vidu bepaalt. Autonomie wordt een groot goed. Niet anderen schrij-

Zoek creatief ven de wetvoor (heteronomie), maar de mens is zijn eigen wetgever

naar wegen
om gedoopte,
gelovige
Jjongeren een
plek aan de
avondmaals-
tafel te geven

(autonomie). En autonoom werkt hij aan zijn eigen ontplooiing.

Deze zelfontplooiing gaat gepaard met een proces
van bewustwording, vragen, zoeken en twijfelen.
Want de moeilijkste vraag is: wat vind ik er zelf van?
In een proces van voortdurende reflectie moet deze
vraag beantwoord worden. Kijk maar eens hoeveel
reflectieverslagen jongeren moeten schrijven.

Onzekere catechisanten

Deze voortdurende reflectie kan ook onzeker maken. Want hoe
weet je nou of je wat je vandaag mooi vindt, morgen ook nog mooi
vindt? Of je wat je vandaag belijdt, morgen ook nog wilt belijden?
Jongeren aarzelen over hun studie en over het wel of niet belijdenis
doen. Het legt je zo vast. Natuurlijk, je kiest zelf. Maar met dat kie-
zen geef je ook de regie uit handen. Want de studie van nu bepaalt
hoe je leven erstraks gaat uitzien. En ook die openbare geloofsbelij-
denisis iets waarmee je jezelf vastlegt. Het is alsof je jezelf opsluit.

Wegdrijvende catechisanten

Ondertussen leidt dit wel tot een probleem. In
gemeenten ontstaan ‘stuwmeren’ van jongeren die
geen belijdenis (gaan) doen. Lang niet altijd is onge-
loof de oorzaak. In die stuwmeren zitten gelovige
jongeren, die zich een leven zonder God niet kunnen
voorstellen. Alleen, omdat ze geen belijdenis doen,
kunnen ze ook niet aan het avondmaal. Voor hen is
er geen plek aan de maaltijd, waar de gemeenschap
met Christus en met elkaar wordt gevierd. Deze jon-
geren voelen dat ook zo. Avondmaalsdiensten gaan

UBWLINNG SUBH®

N
O



30

Openbare
geloofs-
belijdenis en
avondmaal
vieren kunnen
ook worden
gecombineerd

ze mijden. Ze voelen zich letterlijk te kijk gezet. Na verloop van tijd
zie je ze helemaal niet meer. Ze drijven langzaam maar zeker bij de
gemeente weg.

Gelovige catechisanten

Ongeloof is lang niet altijd de oorzaak van het niet doen van
openbare geloofsbelijdenis. Enige tijd geleden heb ik het gesprek
gezocht met jongeren uit zo’n stuwmeer. Ik was benieuwd naar
hun ideeén en gedachten over belijdenis doen. Hoofd voor hoofd
gaven ze aan zichzelfte zien als volgeling van Jezus en bewust met
hun geloof bezig te zijn. Maar belijdenis doen — daar zagen ze het
nut niet zo van in. lemand merkte op: “Ik geloof in God, maar om
daar nou echt een moment van te maken, ik weet
het niet”. Kiezen voor God is belangrijk, maar hangt
niet van één moment af. Bovendien schrikt zo’n
opgemaakte, opgewekte belijdenisdienst ook wel
wat af. Het wordt zo groot gemaakt.

Een paar jongeren gaven aan moeite te hebben
met een belijdenisdienst, omdat die de gelovige zo
centraal stelt. Het gaat toch om God. Verder was er
verlegenheid met het al te uitbundige karakter van
de belijdenisdienst omdat geloven in de praktijk echt niet altijd zo
makkelijk is en er naast momenten van geloof ook zwakke momen-
ten zijn. Eén jongere gaf aan de komende zondag belijdenis te willen
doen wanneer dat low level zou kunnen. “Geen fratsen. Dat scheelt.”
Ook de blijdschap van de gemeente wordt bij sommigen als ver-
vreemdend ervaren, omdat het mensen zijn met wie geen verbon-
denheid wordt gevoeld (“Ik heb niks met die mensen”).

s1adny welny @

Wees creatief

Hoeveel van deze jongeren zouden hun geloof willen belijden als er
voor een andere vorm wordt gekozen? Anders gezegd, kan het zijn
dat we deze stuwmeren zelf creéren doordat we inzetten op een
vorm van belijdenis doen die niet passend is voor een deel van de jon-
geren? Ik vermoed dat hier winst te behalen is. Wees daarom creatief
in het bedenken van (aan)gepaste vormen van belijdenis doen. Het
hoeft niet allemaal op dezelfde manier! Bied royaal low-levelvormen
van belijdenis doen aan. Bijvoorbeeld een belijdenis thuis, in aanwe-
zigheid van ouders en/of vrienden. Of in een zaaltje in de kerk, op een
doordeweekse avond. Of in de avondmaalsdienst,
vlak voor de viering.

En bovendien, durf ook ‘geleefd geloof’ te waarde-
ren als een vorm van openbare geloofsbelijdenis. Ik
bedoel hiermee het volgende: sommige jongeren
zien zichzelf niet vooraan in de kerk zitten met een
opgeprikte corsage. Dat past niet bij hen. Toch laten
ze in hun doen en laten zien dat ze volgelingen van
Jezus zijn. Durf dat als kerkenraad te waarderen en heb het lef om
deze jongeren uit te nodigen voor de eerstvolgende viering van het
avondmaal. Gewoon, omdat ze erbij horen, omdat ze geloven, omdat
ze gedoopt zijn. Omdat God al lang ja tegen hen heeft gezegd. Maak
de viering van het avondmaal niet afhankelijk van dat ene jawoordje
in een belijdenisdienst. Hoe mooi deze belijdenisdiensten ook zijn.
Maak er niet het één en al van. Zoek creatief naar wegen om gelovige
jongeren toch die plek aan tafel te geven, waar de gemeenschap met
Christus en met elkaar wordt gevierd!

Ds. Hans Slotman is predikant in de GKv Kampen-Noord.

Hoe kunnen we het gevoel van verantwoordelijkheid voor de kerk vergroten? Of, zoals we
tegenwoordig zo mooi zeggen, hoe worden gemeenteleden eigenaar van de kerk? Welke
mogelijkheden zijn er om hiermee in de plaatselijke gemeente aan het werk te gaan?
Daarover gaan de pepdagen voor kerkenraden in het najaar onder de titel Dit is mijn kerk.

Veel kerkenraden zien consumptief gedrag van gemeenteleden en een toenemende individua-
lisering waarin geen plek meer lijkt te zijn voor de geloofsgemeenschap. Wat ontdekken we als
we hierover met elkaaren de gemeente in gesprek gaan? En op welke manier kunnen we metdie
ontdekkingen aan de slag? Tijdens het pepprogramma gaan we met elkaar op zoek naar hoe we
‘eigenaarschap’ in de praktijk van onze plaatselijke gemeente kunnen versterken.

Het Praktijkcentrum biedt het pepprogramma aan op vier verschillende momenten en locaties:
- Zaterdagochtend 21 september, regio Noord;

- Donderdagavond 26 september, regio Midden;

- Donderdagavond 10 oktober, regio Oost;

- Zaterdagochtend 12 oktober, regio West.

De definitieve locaties zijn nog niet bekend, opgeven kan al wel via

info@praktijkcentrum.org.

31



32

Ouderen

Dwalen door verhalen

Met gespreksboek op bezoek bij dementerenden

Hadewey
Buitenwerf

Dwalen door verhalen is geschreven voor mensen die vaak zelf nog
kunnen lezen. De letters zijn iets groter dan normaal en de tekst
is kort. Het boek is ook te gebruiken om in gesprek te komen met
dementerende gemeenteleden. Het bevat twintig herkenbare
thema’s. Per thema zijn er verschillende invalshoeken om contact
te maken. Dat kan via een illustratie, een fragment uit de Bijbel in
Gewone Taal, een dagelijkse situatie en een of twee vragen. Het zijn
allemaal opstapjes om herinneringen op te halen en over geloven
te praten. Herinneringen aan de jeugd, de vroegere thuissituatie,
de school, de kerk en de bijbelverhalen. Deze vroege herinneringen
blijven het langst bewaard.

Deze uroege Voelen en aanraken

herinneringen Bij dementie kun je - naast alle verdriet en
.o onmacht — soms iets moois beleven. Mijn moeder

bluuen het langst en ik gingen met mijn baby van drie maanden bij

bewaard mijn oma op bezoek in een verpleeghuis. Oma was

Tuny

I &
Drmales urnur Yerhalen

dement en blind, ze kwam niet meer uit bed. Ons
gesprek met haar werd al gauw verwarrend. In een
opwelling vroeg ik: “Oma, mag de baby even bij u
liggen?” Ze knikte. Ik legde het kindje voorzich-
tig op haar buik. Zij begon het hoofdje te strelen.
“Zacht”, zei ze glimlachend. “Zo zacht.” Ze bleef
maar strelen. Ze vielen samen in slaap. Een vredig
moment voor ons alle vier. Het leerde mij dat voe-
len en aanraken ontzettend belangrijk zijn voor
dementerende mensen.

Zulke ervaringen komen je goed van pas in je
bezoekwerk. Ook Dwalen door verhalen kan een
hulpmiddel zijn. Dat laten de volgende voorbeel-
den zien: over Marjan, Corrie en Jaap, die vanuit
hun gemeente op bezoek gaan.

Ouderen

Bezoek 1- Als ik touw ruik, word ik blij

Marjan gaat met het boek Dwalen door verhalen in haar tas op
bezoek bij mevrouw Wietske van der Weg (75 jaar). Zij woont in een
aanleunwoning van een zorginstelling. Ze is al meer dan dertig jaar
lid van de gemeente.

“Ik ben Marjanenikkom van de kerk’, zegt Marjan en geeft mevrouw
Van der Weg een hand. “Mag ik bij u komen zitten”, vraagt ze vrien-
delijk. Ze schuift een stoel in de richting van mevrouw Van der Weg
en gaat schuin naast haar zitten. Ze legt het boek op de leuning van
de stoel, mooi tussen hen in. Marjan probeert de blik van mevrouw
Van der Weg te vangen. “Kijk, ik heb een boek voor u meegenomen.”
Het valt open op pagina 10 en 11, die gaan over ‘Een lekkere geur’.
Eerst bekijken ze samen de plaat met eau de cologne en scheerspul-
len. Dan vraagt Marjan: “Wat vindt u lekker ruiken?” “Touw”, ant-
woordt de vrouw meteen. “Als ik touw ruik, word ik blij.” Haar ogen
beginnen te stralen. Ze begint te vertellen: “Ik kreeg

van mijn vader een dubbeltje. Dat was voor mijn e
rapport. Ik wist wat ik wilde kopen: een springtouw!
Ik rende naar de touwwinkel en daar rook het heer-
lijk naar nieuw touw”. Mevrouw Van der Weg lacht
en zegt: “Als ik touw ruik, word ik wel z6 blij!”
Daarna leest Marjan het tekstfragment uit Lucas 7.
Ze praten door over Jezus en de vrouw die olie over
zijn voeten goot. “We hebben fijn gepraat, hé”, zegt mevrouw Van
der Weg vermoeid. Ze legt haar hand op de bovenarm van Marjan.
Marjan neemt gauw afscheid en zegt: “Ik kom terug en dan neem ik
een gloednieuw stukje touw voor u mee”.

woorden is

vermoeiend

33



34

Ouderen

Aandachtspunten bij bezoek 1

+ Introduceer jezelf: “Ik ben ... (naam) en ik kom namens de kerk”.

+ Door de stoel schuin naast/tegenover iemand te zetten, kun je
gemakkelijker (oog)contact maken en de ander zo nu en dan
even aanraken. Door goed oogcontact te houden en te luisteren
naar de hoogte van de stem kun je eventuele vermoeidheid op
het spoor komen.

+ Praatduidelijken op een vriendelijke toon. Neem de tijd en wacht
op een antwoord. De ander heeft tijd nodig om na te denken.

« Erzijnthema’sin het boek over de zintuigen voelen, ruiken, zien,
proeven en horen. Praten over één thema is genoeg. Het zoeken
naar woorden is vermoeiend. Het maken van een zin kan een
hele toer zijn.

+ Noteer thuis bijzonderheden van je bezoek: een herinnering,
woorden die in het gesprek vaak herhaald werden, geloofswoor-
den, een emotie, een voorwerp dat je de volgende keer wilt mee-
nemen.

+ Kom je beloftes na.

Bezoek 2 - Alles drijft weg

Corrie gaat op bezoek bij meneer Jan Huisman. Hij is 89 jaar en
wordt thuis door zijn jongere zus verzorgd. Meneer Huisman was
in het verleden regelmatig ouderling en legde veel huisbezoeken af.
Dat maakt Corrie een beetje zenuwachtig. Verwacht hij dat zij met
hem over kerk en geloven gaat praten? Zij bladert het boek door en
komt op pagina 32 en 33: ‘Een paraplu’ Dat thema gaat over alleen-
zijn, schuilen bij God en bescherming zoeken. Ze krijgt een idee:
ze neemt haar vrolijke paraplu mee, evenals een bijbel, een verta-
ling uit 1951.

Ouderen

“Ik ben Corrie”, zegt ze, “en ik kom namens de kerk”. Meneer Huis-
man steekt zijn duim op. “Tjonge, jonge, dat ik dit nog meemaak.
lemand van de kerk!” Hij is zichtbaar verheugd. Corrie raakt even uit
haar doen; komt er verder niemand meer van de kerk? Ze reageert
er niet op. Ze gaat bij hem zitten. “Hoe gaat het met u”, vraagt ze
belangstellend. “Slecht”, antwoordt meneer Huisman. “Ik heb wat
voor u meegebracht”, begint ze. “Dat zie ik, een paraplu”, reageert
hij. “Het regent, hé? Het water spoelt naar binnen.” Hij steekt zijn
handen in de lucht. “Alles drijft weg. Alles!” Hij zucht hartgrondig.
Corrie denkt na; hetregent toch niet, wat bedoelt meneer Huisman?
“Is er een lek”, vraagt ze voorzichtig. Meneer Huisman schreeuwt:
“Een lek? M’n dak lekt aan alle kanten! De zolder is een puinhoop”.
Corrie schrikt van deze heftige reactie, ze voelt zich ongemakke-
lijk. Ze legt voorzichtig een hand op zijn arm, hij wordt wat rusti-
ger. “Mag ik u iets voorlezen over schuilen”, vraagt ze na een poosje.
Hij knikt. “leder mens kan bij God schuilen”, leest ze
hardop. “Zo is het”, zegt meneer Huisman meteen.

Dan leest Corrie uit het boek: “Heer, bij U zoek ik De taal van
bescherming, laat me niet alleen”. Dan valt er een dementerenden kan
fijne stilte. .

Als Corrie afscheid wil nemen, vraagt meneer Huis- heel beeldend 3zijn

man: “Mag ik u voorgaan in gebed?” “Natuurlijk”,

antwoordt Corrie verrast. Meneer Huisman vouwt

zijn handen en sluit zijn ogen. “Goede God, U kent mij en eh... en
eh... Cobie. God, U weet dat mijn dak lekt. Bij U willen wij schuilen.
Amen.” “Dank u wel”, zegt Corrie ontroerd en neemt afscheid. In de
gang praat ze nog met zijn zus, zij heeft het als mantelzorger ont-
zettend zwaar.

Aandachtpunten bij bezoek 2

« Ken je een gemeentelid niet, zoek dan naar enkele feitelijke
gegevens over zijn/haar leven: leeftijd, gehuwd/ongehuwd, kin-
deren, eventueel beroep. Het gesprek kan daardoor begrijpelij-
kervoor je worden en je kunt voorzichtig hiaten aanvullen, maar
corrigeer niet!

«  Mocht je voorafgaand aan een bezoek gespannen zijn, dan kan
bijbellezen of bidden helpen. Ben je daarna nog onrustig, stel
dan liever je bezoek uit.

+ Je kunt bewust een thema uit het boek kiezen. Er zijn thema’s in
het boek die over gevoelens gaan. Je stuurt daarmee het gesprek
in een bepaalde richting, dat kan een nadeel zijn. Blijf daarom
voldoende gespreksruimte bieden.

+ Neem een voorwerp mee.

+ De taal van dementerenden kan heel beeldend zijn. Hun woor-
den kunnen een diepere betekenis hebben. Probeer mee te gaan
in het beeld en de beeldspraak.

+ Erken de gevoelens en emoties van de ander. Blijf in vertrouwen
nabij.

« Mantelzorgers hebben het zwaar. Overweeg of je hulp kunt aan-
bieden.

35



36

Bezoek 3 -Een zingende engel

Jaap gaat naar mevrouw Maria Broos (80 jaar). Hij kent haar goed, ze
zongen jarenlang in hetzelfde kerkkoor. Drie jaar geleden overleed
haar man Karel en werd zij steeds vergeetachtiger. Sinds kort woont
zijin een zorginstelling. Jaap treft mevrouw Broos in een grote huis-
kamer. Het is er rumoerig, de televisie staat aan. “Zullen we naar uw
kamer gaan”, vraagt Jaap. Hij meldt dit aan de zorgmedewerker. Als
ze zitten, pakt Jaap het boek en bekijken ze samen de platen.

“Wat een lief wiegje”, zegt mevrouw Broos. Ze aait met haar hand
over de plaat van pagina 14. “Wat is dat?” Ze wijst op het engeltje.
“Is dat een engel?” Ze begint te lachen. “Rie, jij bent mijn engel! Dat
zegt Karel altijd tegen mij.” Jaap: “Dat bent u zeker”. Ze lachen alle-
bei. “Ja, u bent een lieve engel”, zegt Jaap. Hij voelt dat mevrouw dat
graag nog eens wil horen. Hij leest over de engel die op bezoek komt
bij Zacharias. Ondertussen ziet Jaap de hand van mevrouw Broos
weer over de plaat met het wiegje glijden. Zou ze wel luisteren? Hij
leest verder. Ineens begint mevrouw Broos te zingen: “Er schommelt
eenwiegje in’t bloeiende hout. Een wiegje met bloemengordijntjes.
Dat hebben twee, twee... Dat hebben twee...”. Haar stem stokt, er
klinkt wanhoop in door.

Jaap stopt met lezen, hij kent het liedje niet. Hij pakt zijn mobiel en
tikt in Google de beginwoorden van het liedje. Hij vindt meteen een
YouTubefilmpje en zet het aan. Er schommelt een wiegje in ‘t bloei-
ende hout. Een wiegje met bloemengordijntjes. Dat hebben twee
vogeltjes samen gebouwd. En zie eens, hoe keurig en fijntjes. Nu
kunnen ze samen meezingen. Als het liedje uit is, beginnen ze weer
opnieuw. De vreugde in de kamer is voelbaar. Bij het afscheid zegt
Jaap: “Dank u wel, mevrouw Broos. U bent een zingende engel! En
dat wistik al heel lang”. En dan geeft mevrouw hem een dikke zoen.
“Dag Karel, dag lieverd.”

Herinneringen
ophalen en
over geloven
praten aan

de hand van
Dwalen door
verhalen

/

Aandachtspunten bij bezoek 3

« Hetisfijnalseral eenrelatie s, als je weet hoe iemand was.

« Zoek een rustige plek. Voor verzorgenden in een zorginstelling
is het prettig om te weten waar iemand is gebleven. Denk even
aan terugbrengen.

+ Volg de ander in het gesprek. Er kunnen verstoringen in tijd en
namen zijn. Probeer vooral rustig te reageren.

+ Zingsamen! Durfje niet? Probeer het toch eens. Ga op zoek naar
liedjes en psalmen van vroeger. Maak muziek.

«  Wees echt. Luister naar je eigen gevoelens, ook na afloop van
je bezoek. Hoe ging het? Bespreek dit eventueel in je pastorale
team, maar noem geen namen.

+ Vergroot je kennis over dementie, bijvoorbeeld via de websites
dementie.nl en alzheimer-Nederland.nl. Daar vind je ook veel
titels van handige boeken.

Gewoon er zijn

Een gesprek met dementerende mensen kan anders verlopen dan
je verwacht. Ik kan me best voorstellen dat je graag wilt praten over
God en geloven om zo troost te bieden. Maar als deze verwachtin-
gen niet uitkomen, besef dan dat het meest troostende is dat je door
je komst nabij bent geweest. Gewoon er zijn, even

bij iemand zitten, een liedje zingen, een hand vast- ==

houden, een arm om de schouder; dat doorbreekt
de eenzaamheid van de ander. Aandachtig luisteren
naar een verhaal, een herinnering ophalen; het is
schuilen bij jou en zo ook bij God. Een onbetaalbaar
liefdevol geschenk!

Socioloog Hadewey Buitenwerf schreef en illustreerde Dwalen door
verhalen — Bijbelse thema’s, alledaagse herinneringen, een uitgave
van het Nederlands Bijbelgenootschap.

37



38

diamnaal steunpunt

Wil je als kerk van betekenis zijn voor de mensen in je dorp of
wijk? Wil je het evangelie delen in daden én met woorden? Kerk
inde buurthelpt je daarbij.Je ontdekt antwoorden op vragen als:
welke boodschap hebben we, wat past bij mijn buurt en wat past
bij mijn kerk? Hoe kom ik in contact met buurtbewoners? Met
wie kunnen we samenwerken? Hoe krijgen we mensen enthou-
siast om mee te doen? En waarom is het eigenlijk belangrijk om
dit als kerk te doen?

Praktische startgids

Kerk in de buurt is een initiatief van de Protestantse Kerk in Neder-
land en het Platform Diaconale Samenwerking van de 3G-kerken.
Samen ontwikkelden we een praktische startgids waarmee je ont-
dekt wat past bij je buurt en bij jouw gemeente. Daarna kun je je
eigen initiatief vormgeven of met een van de voorbeeldinitiatieven
aan de slag gaan. Op dit moment zijn de volgende initiatieven uit-
gewerkt: het verhalenhuis, huiskamer van de wijk, buurtsoep, de
mobiele kapel en de ontmoetings-
tuin. Je kunt een voorbeeld altijd
aanpassen aan de eigen situatie.
Uiteindelijk gaat het erom dat je
relaties opbouwt met de mensen in
je buurt. De gidsen zijn zo geschre-
ven dat je daarmee in principe zelf-
standig uit de voeten kunt. Indien
gewenst kun je begeleiding aanvra-
gen bij het kiezen uit de voorbeeldi-
nitiatieven of het ontwikkelen van
een eigen initiatief.

Netwerkbijeenkomsten

In de komende maanden organiseren we netwerkontmoetingen
voor kerken die gestart zijn met een initiatief van Kerk in de buurt.
Deelnemers kunnen ervaringen uitwisselen, nieuwe ideeén opdoen
en inspirerende workshops volgen. Meer informatie volgt via www.
kerkindebuurt.nl, daar kun je ook de startgidsen vinden.

Denk met ons mee

Het idee is om meer goede initiatieven te vinden en uit te werken
in gidsen. Zodat kerken deze voorbeelden kunnen toepassen in hun
eigen buurt. Welke goede initiatieven zouden we wat jou betreft
zeker moeten meenemen? Geef ze aan ons door via info@kerkinde-
buurt.nl.

TERUGBLIK

Het was een nacht in 1965. Ze was vermomd met een bril, hoofd-
doek en pruik, want het had geheim moeten blijven. Toch werd
ze herkend en tijdens het uitdelen van de Strijdkreet werd ze
gefotografeerd: prinses Beatrix die met majoor Bosshardt van
het Leger des Heils de rosse buurt in Amsterdam bezocht. De
tweelingzussen Louise en Martine Fokken werkten meer dan
vijftig jaar als prostituee op de wallen. Zij kregen de prinses die
avond op bezoek, maar herkenden haar niet. Hun reactie achter-
af: “Die Beatrix heeft ons toch wel in de zeik genomen. Wij dach-
ten: majoor Bosshardt heeft haar opgepikt uit de goot”.

In de tijd voor haar regeerperiode verbond Beatrix zich met mensen
tot in de donkerste plekken van Amsterdam. Daar ligt een parallel
met Jezus, die ook zijn rijkdom en koninklijke waardigheid aflegde
om onder de mensen te komen. “En het Woord is vlees geworden
en heeft onder ons gewoond” (Joh. 1:14). Er is wel een belangrijk
verschil. Jezus kwam onder ons wonen en gaf zijn leven. Beatrix
ging na haar korte verblijf op de wallen terug naar haar kasteel
Drakensteyn.

Tabernakel

De evangelist Johannes is schrijver, ooggetuige, leerling en beste
vriend van Jezus. Hij schetst grote lijnen door de hele Bijbel in zijn
beschrijving van het leven van Jezus. Voor de oorsprong van dat
woord ‘wonen’ gaan we dan ook terug in de tijd. Naar het verhaal
van Mozes die het volk Israél uit Egypte leidde. Het was een tijd
waarin God zich op een bijzondere manier openbaarde en zich
verbond met het volk dat in tenten in de woestijn
woonde. Ook God sloeg zijn tent op in de vorm van
de tabernakel, Hij wil wonen tussen de mensen. In
de persoon Jezus komt het Woord van God onder
ons wonen. Dichterbij kan haast niet. Hij wordt
mens van vlees en bloed, warm en aanraakbaar.

Hij heeft onder ons gewoond “en wij hebben
Zijn heerlijkheid gezien” (“aanschouwd” volgens
NBG’51). Wat betekent dat? Over die heerlijkheid
lezen we ook in Exodus 40:34, 35. “Toen overdekte
de wolk de tent van ontmoeting, en de heerlijkheid van de Here ver-
vulde de tabernakel, zodat Mozes de tent van ontmoeting niet kon
binnengaan, omdat de wolk daarop bleef en de heerlijkheid van de
Here de tabernakel vervulde.” Die tabernakel was een bijzondere

39



40

Prinses
Beatrix ging
met majoor

Bosshardt mee
naar de wallen

P|2A3UUO0Z J913d @

tent en toch ook heel gewoon, gemaakt van heel normale materi-
alen. Totdat God er ging wonen en de tent zich vulde met zijn heer-
lijkheid. Zo dichtbij, maar ook zo overweldigend. Mozes kon de tent
niet binnengaan, er was dus toch afstand.

Dichtbij komen

Johannes heeft het ook over de heerlijkheid van God die dichtbij
komtin Jezus, met wie hij jarenlang op weg is geweest. Hij heeft het
zelf aanschouwd. Aanschouwen is iets anders dan even viuchtig kij-
ken. In de vertaling van The Message van Eugene Petersen staat het
zo: “The Word became flesh and blood, and moved into the neigh-

‘Een kerk die helpt’ was het thema van de landelijke diakenen-
dag voor de NGK, CGK en GKv. Ruim tweehonderd diakenen lie-
ten zich 16 maart inspireren en toerusten voor hun mooie taak.
Ze kregen de uitdaging mee om de kerk te zien als een plek die
je voorbereidt op het échte werk. De plek waar we als gemeente
samenkomen om God te aanbidden, te leren hoe Hij wil dat we
met Hem en elkaar leven, te bidden en onszelf te geven. Die plek
iseenvoorbereiding op de andere dagenvan de week. Wantin het
leven van zondag naar maandag, in je ontmoeting met anderen,
daar is de kerk missionair. In diverse deelsessies kregen de deel-
nemers praktische handvatten om hiermee in de eigen gemeen-
te aan de slag te gaan. Volgens de bezoekers was het programma
inspirerend, leerzaam en praktisch en met een 8,7 werd de dag
door hen zeer gewaardeerd. Op wwuw.diaconaalsteunpunt.nl vind
je meer informatie.

Tijdens de
afsluitende
viering konden
bezoekers hun
verlangens en
gebeden in een
gebedsboom
hangen

bourhood”. God beweegt zich met zijn Woord, met zijn liefde in de
buurt van mensen.

Zoiets zien we eigenlijk ook als we kijken naar het leven van majoor
Bosshardt. In wie kwam God dichtbij in de rosse buurt van Amster-
dam? In Alida Bosshardt, die woonde daar. In wie kwam God dicht
bij prinses Beatrix? In Alida Bosshardt die haar uitnodigde om dicht-
bij te komen en mee te gaan naar waar ze woonde.

Via mensen

Zie je de beweging in hoe God dichtbij komt? Eerst
gaat Hij wonen in de tabernakel en zo komt Hij
onder de mensen. In het leven van Jezus en de vol-
gende fase komt God echter steeds dichterbij: Hij
woont in deze wereld door mensen die Hem liefheb-
ben. Dat wil ik uitleggen aan de hand van Johannes
14:23, een moment waarop het lijden van Jezus in
zicht komt. Judas (niet Iskariot) vraagt Jezus: “Heere, hoe komt het
dat U Zichzelf aan ons zult openbaren en niet aan de wereld? Jezus
antwoordde en zei tegen hem: Als iemand Mij liefheeft, zal hij mijn
woord in acht nemen en mijn Vader zal hem liefhebben, en Wij zul-
len naar hem toe komen en bij hem intrek nemen” (= wonen). Hoe
wil God aanwezig zijn in de wereld? Via mensen in wie Hij woont.
In de vertaling van The Message staat het als volgt: “If anyone loves
me, he will carefully keep my word and my Father will love him
— we’ll move right into the neighbourhood”. Woord wordt mens en
tastbaar in deze wereld, doordat Jezus en zijn Vader in mensen

41

njo p.OJ d®



42

komen wonen die Hem liefhebben. Hij trekt bij ons in. Hij beweegt
inons en door ons leven in de kerk, ons netwerk, onze buurt.

Doe-modus
‘Een kerk die helpt’ is een thema waardoor we zomaar in de doe-
modus kunnen schieten. Doe dat niet te snel, het gaat dieper dan
taken en activiteiten voor diakenen en voor de kerk. Een kerk die
helpt? Daar staat het Woord centraal. Het Woord dat mens wordt
en dat in ons woont. Laat wat we doen voortvloeien uit die inwo-
ning van Jezus in jou en in mij. Hij verbindt ons aan
elkaar en roept ons om elkaar en de wereld te die-
nen.Kijk zo ook naar je eigen leven, naar de diaconie
en naar je gemeente. God is onder ons, Hij woont in
ons en wil zo liefdevol, warm, betrokken, dicht bij
mensen komen. Dan gaat het dus allereerst over
relaties. Over liefde die merkbaar wordt in hoe we
naaste zijn voor dat meisje met anorexia, die eenza-
me oudere, die Iraanse vluchteling, die vrouw in de
schulden, die man die single is, die ouders met zieke kinderen of die
jongere met een beperking. Het Woord wordt mens in ons, in onze
betrokkenheid op mensen met wie wij ons verbinden. Zie daarin de
heerlijkheid van Gods aanwezigheid.

Spiegelen

Ten slotte vraag ik je om jezelf te spiegelen aan de drie personen uit

het verhaal waarmee ik begon. In wie herken jij je het meest?

+ In de dames op de wallen? Misschien heb je het niet door dat
Jezus heel dicht bij je komt. Dat Hij je echte liefde en vergeving
wil geven. Is dit een moment om Hem bewust uit te nodigen om
bijenin je te komen wonen?

« In Beatrix? Je wordt vandaag gestimuleerd om van je eigen
troon af te komen en om stappen te zetten. Blijf niet op afstand.
Ga op stage in je eigen buurt of wijk, door mensen te ontmoeten
die geen helper hebben.

+ In Alida Bosshardt? De vrouw die in Amsterdam woonde tus-
sen de mensen en die in navolging van Jezus mensen hielp. Door
hen respectvol te bejegenen, door Beatrix mee te nemen, door
de rug van zanger en junk Herman Brood te wassen. De vrouw
die een relatie aanging met mensen en van hen hield. Wat zou
er gebeuren als jij en ik diezelfde bewogenheid in ons dragen?
Wat zou er gebeuren als de leden van jouw gemeente zich net
als Bosshardt en net als Jezus, verbinden aan elkaar en aan hun
buurt? Bewogen hun leven delen met de mensen om hen heen.
En zo de heerlijkheid van God tastbaar maken door hun leven.

Rudolf Setz is sinds januari diaconaal consulent van de CGK. Daar-
naast is hij voorganger van Assen Zoekt en werkt hij een dag per week
voor Nederland Zoekt als ontwikkelaar van diaconaal-missionaire
leertrajecten. Bovenstaand verhaal deelde hij op de diakenendag 2019,
de Nederlandse bijbelcitaten komen uit de Herziene Statenvertaling.

praktijkcentrum

Inspiratie voor ambtsdragers

Je pakt je taak als ambtsdrager op, voor het eerst of opnieuw.
Je ontmoet gemeenteleden en mag met hen spreken over hun
levenssituatie en hun vragen. Als kerkenraad werk je geza-
menlijk aan groei in geloof en gemeente-zijn. Zo kom je in
aanraking metverschillende meningen en levensverhalen van
mensen. De dynamiek van je werk in de gemeente is niet voor-
spelbaar en je zoekt daar een eigen weg in. Je weet je geroe-
pen door God en zijn gemeente, maar hoe doe je het allemaal?

Het Praktijkcentrum wil
je graag inspireren met
twee bijeenkomsten voor
ambtsdragers.

Ga samen in gesprek over
jetaaken je roeping, maar
ook over de vragen die je
in je ambtswerk tegen-
komt. Help elkaar verder

als collega-ambtsdragers, 23 mei &n 6 juni | Gouda

deel samen je geloof als B #n 19 juni | Assen
dragende kracht. =
De eerste bijeenkomst
gaat over je roeping, taak en motivatie als ambtsdrager. Daarnaast
iserruimte voorverkenning en uitwisseling van actuelevrageninde
kerk. De tweede bijeenkomst is gericht op de praktische toepassing
in gesprekken in de gemeente. Aan de orde komen gespreksvaardig-
heden, oefenen in elkaar begrijpen en omgaan met verschillen.

De data zijn de donderdagen 23 mei en 6 juni (Vaste Burcht in Gou-
da) en de woensdagen 5 en 19 juni (De Kandelaar in Assen). Aanmel-
den kan via wwuw.praktijkcentrum.org.

Programma op maat

Wil je de toerusting liever lokaal of binnen een classis organiseren,
danis dat mogelijk. Denk aan een programma op maat rond thema’s
als geestelijk leiderschap, dialoog in en met de gemeente, omgaan
met verschillen, generaties, huwelijk en samenwonen, en homosek-
sualiteit. Neem contact op om de mogelijkheden te bespreken door
te mailen naar info@praktijkcentrum.org.

43



1

5

N R N it

o
' 1)
b e iR

ﬁ.q,; L
A

—

De Liefde

Al zou ik linguist zijn, gepokt en gemazeld

En zelfs alle engelen kunnen verstaan
Wanneer ik niet liefhad, wat zou het me baten?
Want kennis zal niet eeuwig blijven bestaan!

Al had ik de gave Gods woorden te spreken,
Zijn plan te doorgronden, zoals uitgelijnd
Wanneer ik niet liefhad, dan zou het me breken
Omdat profetie toch uiteind’lijk verdwijnt

Al gaf ik bezit weg, om voedsel te kopen

Voor mensen in nood, als een nobele daad
Wanneer ik niet liefhad, waar kon ik op hopen?
Begrijp je dan niet dat dat nergens op slaat?

De liefde: geduldig, en goed en bijzonder

Is dlles wat telt, ’t is de enige weg
Verdraagzaam, gelovig, vol hoop op een wonder
In niets zelfgenoegzaam, in alles oprecht

Weet: Jezus is liefde... Zijn naamis je redding
Een zuivere klank in een kakofonie

Als je Jezus niet hebt, zal kennis niet redden
Want zonder Hém heb je de LIEFDE dus niet.

Anne Lies Mossel-de Kievit



