
2|2019

Dienst†
TOERUSTING VAN WERKERS IN DE KERK

THEMA:

Diversiteit:  
verrijkend en verwarrend
Maak afwijkende visie bespreekbaar

Een veilige kerk, ook voor homo’s

Creatief met de openbare geloofsbelijdenis

Op bezoek bij dementerenden

God wil wonen tussen de mensen



3

I N T R O D U C T I E

Diversiteit: verrijkend en verwarrend
Inhoud
I N T R O D U C T I E  Diversiteit: verrijkend en verwarrend  3
Kees van Dusseldorp

T H E M A  Diversiteit is een zegen  4
Jannet de Jong

O N D E R Z O E K  Buiten de lijntjes kleuren  10
Daniël Kehanpour

C O L U M N  Gods wil  15
Almatine Leene

U I T  D E  P R A K T I J K  Oud en jong tezamen  16
Peter Sinia

T O E R U S T I N G  Een veilige kerk?  21
Remmelt Meijer

B I J B E L S T U D I E  Onze identiteit  27
Janita Geertsema

R E F L E C T I E  Dubbende catechisanten  28
Hans Slotman

P R A K T I J K V O O R B E E L D E N  Dwalen door verhalen  32
Hadewey Buitenwerf

D I A C O N A A L  S T E U N P U N T    38
Kerk in de buurt

T E R U G B L I K  God wil wonen tussen de mensen  39
Rudolf Setz

P R A K T I J K C E N T R U M   43
Inspiratie voor ambtsdragers

G E D I C H T  De Liefde  44
Anne Lies Mossel

Foto voorpagina: 
Rituelen en gebruiken delen geeft een thuisgevoel © Hans en Lidy Fotografie

Dienst†
67e jaargang
nummer 2, 2019

Dienst biedt concrete 
toerusting en ondersteuning 
aan ambtsdragers en andere 
werkers in de kerk, gericht 
op de dagelijkse praktijk 
van pastoraat, diaconaat, 
gemeentelijk functioneren 
en gemeenteopbouw. 

Dienst verschijnt vier keer per 
jaar.

Redactie
Kees van Dusseldorp, 
hoofdredacteur
Anko Oussoren
Derk Jan Poel
Peter Sinia
Jacqueline van der Ziel, 
eindredacteur

Redactiesecretariaat
Contact opnemen met de redactie 
kan via de website: 
www.blad-dienst.nl.

Administratie
Buijten & Schipperheijn Motief
Postbus 22708
1100 DE  Amsterdam
020-5241010
abonnement@buijten.nl

Nieuwe abonnementen en 
adreswijzingen schriftelijk of 
per e-mail aan de administratie 
doorgeven.
Abonnementsgeld te voldoen na 
ontvangst van factuur.
Abonnementsprijs: € 12,45 per jaar. 
Blokabonnement vanaf 10 ex.:  
€ 7,80 per jaar. 

IBAN NL45 INGB 0004 9210 87

© 2019 - uitgave van Buijten & 
Schipperheijn Motief

Basisontwerp: Theresia Koelewijn 
Druk: Buijten & Schipperheijn

ISSN 0167-2401

De diversiteit in de kerk neemt toe. In eerste instantie kan dat 
verwarren: je wordt geconfronteerd met andere standpunten, 
andere praktijken, andere belevingen. Het zet je eigen stand-
punt, praktijk en beleving onder spanning. Het roept vragen 
op: mag alles maar, kan alles maar? Voordat je van alles roept, 
ga je in gesprek. Wat is het verhaal erachter? Wie is de ander 
eigenlijk? In veel gevallen ontdek je in de ander een gelovig 
mens, met wie je de verbondenheid met Jezus Christus deelt. 
Je krijgt begrip voor een ander en leert voor elkaar danken en 
bidden. Diversiteit verrijkt je beeld, je relatie en ook je geloof.

Als het spannend wordt 
Zo zou het moeten gaan: van verwarring naar verrijking door elkaar 
als christen te ontmoeten. Maar gaat het ook zo? Kom je uiteinde-
lijk niet ergens een grens tegen van wat je niet kunt relativeren? Op 
papier kunnen we mooi bedenken hoe verrijkend diversiteit werkt. 
Ongetwijfeld herken je daar iets van in de praktijk. Tegelijk is de ver-
warring nooit ver weg. Vooral als het spannend wordt, als voor jouw 
gevoel de grondslagen van je geloof of van het kerk-zijn aan de orde 
zijn. Niet altijd lukt het om elkaar te vinden in het geloof in Jezus 
Christus. Niet altijd lukt het om in gesprek te komen. Dan kost het 
veel moeite om diversiteit als verrijking te blijven zien.

Als hoofdredacteur heb ik het voorrecht om als eerste alle bijdragen 
in Dienst te kunnen lezen, voordat ze verschijnen. Het zijn prachti-
ge artikelen geworden die het thema ‘diversiteit’ op allerlei manie-
ren uitwerken: diversiteit in mensen (omgaan met dementerende 
gemeenteleden), diversiteit in vormen (variatie op de openbare 
geloofsbelijdenis), diversiteit in praktijken (omgaan met homosek-
sualiteit), diversiteit in de kerkdienst (waarin verschillende gene-
raties samenkomen), diversiteit in geloof (authenticiteit en kerke-
lijke traditie) en diversiteit in de kerkenraad (als voorbeeld voor het 
onderling gesprek in de gemeente).

Houding van openheid en ontmoeting 
In de artikelen wordt de spanning tussen verwarring en verrijking 
niet weggemoffeld. Herkenbare situaties uit de praktijk van het 
kerkelijk werk worden doorgelicht tot de kern. Om uit te komen bij 
liefde en verlangen om samen een echte kerk van Christus te zijn. 
Daarbij hoort een persoonlijke en gezamenlijke houding van open-
heid en ontmoeting en van actief vertrouwen op de Heer. Dan leer 
je het ongemak van de verwarring verdragen en oppakken als een 
kans om iets te ontdekken van het rijke werk van Gods Geest in de 
kerk van Jezus Christus.

Kees van 
Dusseldorp



54

Het is voor ieder 
mens een uitdaging 

om open te staan 
voor de ander

Gemeente-zijn Gemeente-zijn

T H E M A

Diversiteit is een zegen
Van verwarring naar verlangen   

Jannet  
de Jong

Deze Dienst heeft als thema ‘Diversiteit: verrijkend en verwar-
rend’. Ik geloof dat we te feliciteren zijn wanneer we merken dat 
in onze gemeente niet iedereen op één lijn zit. Gelukgewenst, 
als je ontdekt dat je broer of zus in het geloof andere verlangens 
heeft dan jij. Want diversiteit in de gemeente biedt ons veel kan-
sen om samen meer te leren over wie God is, wat geloven is en 
wat gemeente-zijn is. 

Misschien ken je nog de oude slogan van de VARA: wees verschillig! 
Een van de teksten die daarbij hoorde, was als niets je meer raakt, 
mis je alles. Dat geldt ook voor de gemeente. Stel nu eens dat er geen 
weerstand is, geen verschil van mening. Geen verlangen naar een 
gesprek met de kring of oudste, geen wrijving in de kerkenraad. 
Dan is je gemeente gestopt met groeien. Diversiteit daagt ons uit, 
bevraagt ons en brengt ons – daar ben ik van overtuigd – uiteinde-
lijk dichter bij elkaar. Raar maar waar. 

Diversiteit geeft ruimte
De kerk wordt veelkleuriger en dat ondervinden we op allerlei 
niveaus (kring, gemeente, kerkenraad, synode). Een diversiteit aan 
meningen en verlangens wordt zichtbaar. Waar de kerken tot begin 
jaren negentig een redelijk hechte gemeenschap waren met uni-
forme gebruiken en taal, is verandering opgetreden. Gemeenten 
verschillen onderling in ‘kleur’, vorm en structuur, en ook binnen de 
gemeenten ervaren we allerlei verschillende verlangens en menin-
gen. 
Deze veelkleurigheid is aan de ene kant een gevolg van allerlei ver-
anderingen in de samenleving, waarin mondigheid en authenti-

citeit kernwaarden zijn geworden. We vinden het 
belangrijk om bewust te leven, om zelf te kunnen 
uitleggen waarom we bepaalde keuzes maken. Aan 
de andere kant is de toegenomen diversiteit in de 
kerken een logisch gevolg van het opkomen van 
generaties die de overtuigingen en gewoonten van 
hun voorgeslacht bevragen vanuit een eigen positie. 
Diversiteit in de gemeente mag je daarom allereerst 

zien als een positieve uitdaging: er zijn mensen onder ons met een 
verlangen om zich te verbinden! Echter, deze verbinding wordt niet 
zonder meer aangegaan, vanuit gewoonte of sociale wenselijkheid. 
Het erkennen van diversiteit is daarom ruimtescheppend: er komt 
ruimte voor vragen, voor gesprek en mogelijk ook voor andere vor-
men en gedragingen in de gemeente. Ruimte voor groei in gesprek 

en verbinding, en verdieping van geloof. Laten we die ruimte geven 
en nemen! 

In beweging komen
Vragen stellen, eigen keuzes maken en kritisch zijn, zijn onderdeel 
van bezinning op de eigen identiteit en verbondenheid aan het gro-
tere geheel. Hoewel we dat een heel gewoon proces vinden als het 
bijvoorbeeld gaat om onze pubers, ervaren we het in het gezin maar 
ook in de gemeente toch als lastig wanneer we worden bevraagd. 
Ook wijzelf hechten aan onze eigen overtuigingen en verlangens. 
We geven ze niet graag op, al is het maar omdat het ongemakkelijk 
voelt. Misschien is dat wel vaker dan we zouden willen de reden om 
gesprekken te mijden. 
We mogen daar beducht voor zijn en onszelf regel-
matig de vraag (laten) stellen: waarom vind ik het 
moeilijk om in gesprek te zijn met mijn broers en 
zussen? We willen in onze gemeente ruimte geven 
aan verschil in verlangen, maar we hebben nooit 
geleerd om er goed mee om te gaan. Het hoefde 
niet, omdat we elkaar niet alleen herkenden in 
geloof, maar ook in gebruiken en levenspraktijk. Nu 
is dat niet langer zo. We zijn blij met meer ruimte, maar zullen moe-
ten leren om binnen die ruimte te bewegen. En dat gaat met val-
len en opstaan. Soms is dat pijnlijk, bijvoorbeeld als het niet lukt om 
een fatsoenlijk gesprek te voeren omdat iemand niet bereid is zijn 
deur of hart te openen. Wanneer gemeenteleden zich niet gehoord 
voelen door hun kerkenraad. Wanneer een kerkenraad wel diversi-
teit ziet, maar er niet goed op weet te reageren. 

Diversiteit brengt ons 
uiteindelijk dichter 
bij elkaar

De kerk wordt 
veelkleuriger: 

een diversiteit 
aan meningen 
en verlangens 

wordt 
zichtbaar



6 7

Gemeente-zijnGemeente-zijn

Ik denk dat twee zaken cruciaal zijn in een gemeente die worstelt 
met diversiteit: een kerkenraad die geloofwaardig kan omgaan met 
verschil in verlangen en overtuiging, en oefening in onderling gesprek. 
Het is niet zo moeilijk om met elkaar te praten, maar het is voor 
ieder mens een uitdaging om zichzelf weg te cijferen en open te 
staan voor de ander. Iedere christen weet dit en ervaart het dage-
lijks. Juist daarom is het zo belangrijk om te oefenen, ook als het 
aankomt op luisteren naar een ander.

Gemeentegesprekken
Neem bijvoorbeeld de gemeentegesprekken die op veel plaatsen 
zijn gehouden over de openstelling van de ambten voor vrouwen. 
We zijn het echt niet overal met elkaar eens geworden. Maar wat 
zijn er in gemeenten prachtige gesprekken gevoerd! Gesprekken 

die intensief werden voorbereid door werkgroe-
pen. Er zijn gespreksregels opgesteld, programma’s 
geschreven en gespreksleiders gevraagd, omdat we 
wisten: dit is een spannend onderwerp. Het gaat 
over kernvragen van het geloof: hoe lezen we de 
Bijbel, wat vraagt God van ons als mannen en vrou-
wen, hoe zijn we gemeente tot zijn eer? Maar even-
goed gaat het over gebruiken en levenspraktijk: wat 
is de waarde van traditie, hoe zijn we kerk in deze 

samenleving? En het gaat over emotie: voel ik me hier thuis, wordt 
er naar me geluisterd, mag mijn boosheid en/of verdriet er zijn? Ik 
heb fervente tegenstanders en overtuigd voorstanders met elkaar 
zien spreken. Ik heb gehoord hoe ze zich verplaatsten in de ander. Ik 

heb gezien hoe ze kunnen meevoelen met de ander. Hoe ze zoeken 
naar wat voor hen samen te dragen is. Hoe ze elkaar de hand reiken. 
Dat is prachtig en verbindend: ook als de uitkomst van het gesprek 
geen recht doet aan ieders overtuiging, ieders verlangen is wel aan 
bod geweest.

Voorbeeld voor de gemeente
Hoe gaan we om met diversiteit in de gemeente? Deze vraag wordt 
mij niet vaak rechtstreeks gesteld, maar hij ligt wel onder veel 
andere vragen. Een (dreigend) conflict in de gemeente, onenigheid 
over de inrichting van de erediensten. Mensen die gaan ‘shoppen’ of 
naar een andere gemeente vertrekken. Een kerkenraad die stilvalt… 
vaak zit er onmacht achter. Onmacht om zelf in gesprek te gaan of 
het gesprek te helpen ontstaan. 
Een van de eerste onderwerpen die in dat geval aan 
de orde komen, is of en hoe de kerkenraad zelf kan 
omgaan met verschil in verlangen en overtuiging. 
Want als het daar niet gaat, onder degenen die de 
gemeente voorgaan, hoe zou de kerkenraad het dan 
van de gemeente mogen verwachten? Is er binnen 
de kerkenraad ruimte om te spreken over verschil 
van inzicht, ook als dat ingaat tegen de stem van de 
meerderheid of van de predikant? Hoe wordt ver-
schil in verlangen en overtuiging voor het aangezicht van de Heer 
gebracht? Oefent een kerkenraad zich in het onderling gesprek? En 
wat mag de gemeente van dit alles weten: houden we onze inspan-
ningen het liefst achter gesloten deuren? Of vragen we de gemeente 
om ons aan te moedigen en voor ons te bidden als we een moeilijk 
besluit moeten nemen? Laten we ons gijzelen door groepen in de 
gemeente of door de stem van het verleden, of zoeken we biddend 
naar het plan van onze Heer? Span je dus in om ook als kerkenraad 
in het omgaan met verschillen een voorbeeld voor de gemeente te 
zijn. 

Vanuit een gedeeld verlangen
Als het gaat over diversiteit in de gemeente, dan gaat het al gauw 
over grenzen. En dat is meestal ook het moment waarop het span-
nend wordt. Want als we gaan bewegen, als we ruimte geven en 
gebruiken, waar is dan de grens? Wanneer zeggen we: nu stopt het 
gesprek, hier scheiden onze wegen? 

Rituelen en 
gebruiken 

delen geeft een 
thuisgevoel 

De gemeente kan 
haar kernwaarden 

formuleren:  
wat is onopgeefbaar 

voor ons?

©
 H

ans en Lidy Fotografie

Kan de kerkenraad 
zelf omgaan met 
verschil in verlangen 
en overtuiging?

M/v in de kerk
Sinds de besluiten van de synode van de GKv over m/v en ambt 
wordt het Praktijkcentrum regelmatig benaderd om gemeenten 
te begeleiden. Deze begeleiding wordt afgestemd met deputa-
ten m/v in de kerk. Dat betekent dat kerken, als het gaat om een 
eerste gesprek, doorverwezen worden naar deputaten. Gaat het 
om een langer traject, dan ondersteunt het Praktijkcentrum. Het 
Praktijkcentrum neemt als procesbegeleider geen inhoudelijk 
standpunt in over m/v en ambt. 



8 9

Gemeente-zijnGemeente-zijn
Het is van belang om te bedenken wat er op het spel staat in het 
onderling gesprek in de gemeente. Een gemeente leeft vanuit het 
verlangen om haar Heer na te volgen en geeft dat vorm vanuit zijn 
Woord. Vanuit wat door de eeuwen heen is beleden en vormgege-
ven en vanuit het gemeente-zijn in het hier-en-nu. Op deze pijlers 
kan de gemeente haar kernwaarden baseren: wat is onopgeefbaar 
voor ons? Dat we gericht zijn op Christus, gemeente willen zijn 
bij een open Bijbel, en die gemeente willen zien groeien in geloof 
is onopgeefbaar voor ons allemaal. Daarnaast kan een gemeente 
nog heel specifieke kernwaarden formuleren. Bijvoorbeeld als zij 
een eigen roeping heeft in de wijk, focust op jongeren of vanuit een 
pastoralekringenstructuur wil werken. Gesprekken in de gemeente 
kunnen dan geijkt worden aan deze gemeente-eigen kernwaarden, 
die op zichzelf natuurlijk ook weer bespreekbaar mogen zijn. 
Vergelijk het met de regels die je in je eigen gezin hanteert: ze maken 
verbinding mogelijk doordat ze fungeren als gedeelde rituelen en 
gebruiken, en zo geven ze je een thuisgevoel. Ze zijn gebaseerd op 
onze kernwaarden, maar vormen een van de mogelijke uitwerkin-
gen en zijn aangepast aan ons gezin.

Die gemeente-eigen waarden maken het ook mogelijk dat we 
in eenzelfde dorp of stad meer gemeenten herkennen als broers 
en zussen in de Heer, met een ander profiel. We voelen ons in die 
gemeenten misschien niet helemaal thuis, maar gaan graag in 
gesprek over de kern van ons christen-zijn. Wat een ruimte ontstaat 

er dan voor samenwerking met allerlei kerken. Wat 
een mogelijkheden om veelkleurig gezicht, stem, 
handen en voeten te geven aan het evangelie van 
onze Heer! Ook dat is diversiteit die verrijkt. Ik hoop 
en verwacht dat, wanneer we ons oefenen in het 
onderling gesprek en het onderscheiden tussen 
kernwaarden en gemeente-eigen waarden, we zul-
len ontdekken dat we elkaar heel vaak kunnen vin-
den. En dat we samen recht kunnen doen aan dat 
ene verlangen dat ons allemaal samenbrengt: dat 

de Heer onze vreugde blijft. 
Het gaat in de kerk niet om de lieve vrede. Hoe zou het kunnen in 
een evangelie dat goed nieuws is voor alle zondaars die een leven 

lang nodig hebben om te leren God lief te hebben boven alles en 
hun naaste als zichzelf? Diversiteit is een zegen. Ze bepaalt ons bij 
onze onmacht om zelf de gemeente te bouwen. Verschil in verlan-
gen en overtuiging leert ons bidden en zoeken naar Gods wil. Diver-
siteit dwingt ons om naar elkaar te luisteren en nederig te worden. 
Gelukkig wie in gesprek gaat, wie leert luisteren, wie zijn of haar 
mening wil herzien. Gelukgewenst, als je ontdekt dat je broer of zus 
anders denkt, voelt en beleeft dan jij.

Jannet de Jong werkt als adviseur voor het Praktijkcentrum. Ze bege-
leidt kerkenraden en gemeenten bij complexe vraagstukken. Jannet is 
opgeleid als theoloog, teamcoach en interim-predikant.

Wat een 
mogelijkheden 
om veelkleurig 

handen en 
voeten te 

geven aan het 
evangelie van 

onze Heer

Dat ene verlangen 
dat ons allemaal 
samenbrengt:  
dat de Heer onze 
vreugde blijft

Vragen
Als het gaat over diversiteit is al gauw de vraag wat we als 
gemeente aankunnen. Als het gaat om het geloof (de kern), dan 
zou je heel eenvoudige checkvragen kunnen hanteren om het 
gesprek te openen:

Voorvraag: gaat dit gesprek/verlangen over de kern?
1.	 Kunnen we in gesprek bij een open Bijbel?
2.	 Ben je gericht op Christus?
3.	 Ben je gericht op opbouw van de gemeente?
4.	 Ontmoet je elkaar in liefde?

Om mee aan de slag te gaan
Het Praktijkcentrum heeft allerlei materialen ontwikkeld rond 
het thema diversiteit, zie praktijkcentrum.org/diversiteit. Ook 
zijn er allerlei gemeenteprojecten om te oefenen in het onder-
ling gesprek, bijvoorbeeld ‘Samen één’ van de Vuurbaak. Oefen 
als kerkenraad in besluitvorming bij verschil van mening aan de 
hand van ‘Deep Democracy’, mail voor meer informatie hierover 
naar info@praktijkcentrum.org.



10 11

Jonge geloofswerkersJonge geloofswerkers

Afwijkende geloofsovertuiging
Het is voorjaar 2018 wanneer Pieter Jan Kruizinga en ik samen 
onze opleiding Godsdienst-Pastoraal Werk afronden aan hoge-
school Viaa in Zwolle. Ons afstudeeronderzoek gaat over twinti-
gers en dertigers (generatie ‘millennials’) die werken in de CGK en 
GKv en op de daaraan verbonden middelbare scholen. We onder-
vragen deze geloofswerkers over hun persoonlijke overtuigingen 
en op welke punten deze afwijken van de verwachtingen vanuit de 
kerk. Zo krijgen wij een inkijkje in het werk van jon-
ge predikanten, kerkelijk werkers en godsdienstle-
raren. Al snel wordt duidelijk dat een afwijkende 
geloofsovertuiging een grote rol kan spelen in het 
leven van de ‘geloofswerker’. 
We beginnen met het onderzoek omdat aan het 
eind van onze studie vragen ontstaan. Passen wij 
wel in dit traditionele werkveld? Is er ruimte voor 
ons als jonge theologen om af te wijken van de 
algemene geloofsovertuiging? Het onderzoek is dus ook een per-
soonlijke zoektocht. De vragen die wij hebben en de spanning die 
dit oplevert, worden herkend door de geloofswerkers die wij inter-
viewen. De geloofsontwikkeling die ze als geloofswerker doorma-
ken, heeft vaak direct invloed op het werk dat ze doen. Hun werk 
is niet te vergelijken met een ‘gewone’ negen-tot-vijfbaan, ze kun-
nen confronterende vragen krijgen. Gedurende het onderzoek 
ontdekken we dat er een aantal thema’s is waarover de ‘millennial’ 
geloofswerkers andere opvattingen hebben dan in hun gemeen-
schap gebruikelijk is. Dit zijn onder meer de positie van de vrouw 
in de kerk, homoseksualiteit, schepping en evolutie, en de histori-
citeit van Bijbel en belijdenisgeschriften. Wij vragen ons af hoe zij 
omgaan met hun afwijkende visie.

O N D E R Z O E K

Buiten de lijntjes kleuren
Maak afwijkende visie bespreekbaar

Daniël 
Kehanpour

De vragen 
die Daniël 

Kehanpour 
en Pieter Jan 

Kruizinga 
hebben, 
worden 

herkend door 
de geloofs­

werkers die zij 
interviewen

Is er ruimte voor twijfel of geloofsverandering van dominees 
en kerkelijk werkers? Mogen ze eerlijk zijn over hun overtui-
gingen als deze afwijken van de leer van de kerk? Uit gesprek-
ken die gevoerd zijn met jonge dominees en kerkelijk werkers 
blijkt dat deze ruimte er vaak niet is. Ze vinden het daarom 
moeilijk om open en eerlijk te zijn. Deze jonge werkers in de 
kerk willen niet discussiëren over vormen en tradities, maar 
hebben behoefte aan openhartige geloofsgesprekken.

Door de publicatie van een pamflet is de LHBT-discussie binnen de 
kerken weer aangewakkerd. Na een kerkdienst loopt een gemeen-
telid op je af en vraagt: “Zeg dominee, wat vindt u daar nou eigenlijk 
van?”. Vanavond staat bij de catechisatie een avond over Genesis 1 
op de planning. Midden in je verhaal zegt een van de tieners: “Maar 
meneer, u gelooft toch niet echt dat de aarde maar zesduizend jaar 
oud is”. Een gemeentelid heeft een pastoraal gesprek gevraagd en 
samen zit je op je werkkamer. Ze kijkt uit het raamt en mompelt: “Ik 
geloof niet dat God zich zo bezighoudt met onze leventjes, u wel”. 
Zomaar drie gespreksvoorbeelden die je ongetwijfeld zult herken-
nen als je werkzaam bent in de kerk.

Werk en privé
Werkzaam zijn in de kerk is vaak mooi en dankbaar werk, maar 
het heeft ook lastige kanten. Werk en privé zijn namelijk niet 
geheel te scheiden. Werkers in de kerk sturen vrijwilligers aan, die 
ook vrienden kunnen zijn. Werkers worden niet alleen beoordeeld 

op wat ze doen tijdens hun werk; wat ze doen in 
hun eigen tijd kan bepalen of ze geschikt worden 
geacht voor de functie die ze vervullen. Maar het 
gaat nog dieper: geloven is uiterst persoonlijk, 
juist daarin kan veel gebeuren waardoor werk en 
privé moeilijk te scheiden zijn. Wat is de impact 
als je geloof zich ontwikkelt, wankelt of veran-
dert? Het heeft invloed op jouw werkzaamheden 

als werker en op hoe jij het werk ervaart. Kunnen werkers eerlijk 
zijn wanneer hun eigen overtuigingen afwijken van de leer van 
de kerk? Kerkenwerk kan voelen als een keurslijf, omdat werkers 
misschien bang zijn voor de gevolgen van afwijkende opvattingen 
voor hun functie en plek in de gemeente. “Wat zou er gebeuren 
als ik echt eerlijk zou zijn? Ik maak maar geen slapende honden 
wakker.”

Wat zou er gebeuren 
als ik echt eerlijk zou 
zijn?

Is er ruimte om 
af te wijken van 

de algemene 
geloofsovertuiging?



12 13

Jonge geloofswerkersJonge geloofswerkers
Verstaanskloof
Alle geloofswerkers die we spreken, geven aan dat er een verstaans-
kloof is tussen de generaties. Ze ervaren een kloof tussen de eigen 
geloofsovertuiging en het belijden van de kerk waar ze werken. Zelf 
zijn ze op een aantal thema’s progressiever dan hun kerk of kerkver-
band. In vrijwel alle interviews wordt genoemd dat je zulke ideeën 
niet zomaar deelt. Je gemeenteleden of collega’s op school verwach-
ten vaak dat jouw persoonlijk geloof in lijn is met wat de kerkelijke 
traditie leert. Het kan je zwaar worden aangerekend als je vertelt dat 
je graag een vrouw op de kansel zou zien of dat de verhalen uit Gene-
sis volgens jou niet allemaal waar gebeurd zijn. Het kan het vertrou-
wen in jou schaden, ouders kunnen een klacht indienen of gemeen-
teleden willen je helpen omdat het slecht zou gaan met je geloof. 

Meerdere malen horen we dat de traditionele gere-
formeerde kaders worden ervaren als benauwend of 
verstikkend. Wat ze daarbij aangeven, is dat ze het 
als kwetsend ervaren als tegen hen wordt gezegd 
dat ze niet gereformeerd genoeg zijn.
De geloofswerkers vertellen dat zij afwegen wan-
neer zij hun afwijkende mening publiekelijk delen 
en wanneer zij zich schikken naar de verwachtin-
gen van de gemeente. Het is immers ook je werk en 

je staat in dienst van een gemeenschap. Het delen van controversi-
ële ideeën kan zoveel rumoer veroorzaken dat allerlei opbouwende 
initiatieven niet meer van de grond komen. Dit blijkt voor velen een 
reden te zijn om te zwijgen. Toch is dat gemakkelijker gezegd dan 
gedaan. Zou je een jong homostel vertellen dat je hen niet kunt 
trouwen terwijl dat indruist tegen wat jij zelf gelooft? Hoe meer 
mensen we spreken hoe duidelijker het wordt: geloofswerkers wij-
ken vooral af op wat zij randzaken vinden. Wat blijft staan is de kern 
van hun geloof, samengevat in de persoon en het werk van Chris-
tus. Sterker nog, deze kern is door hen juist herontdekt en verdiept 
doordat ze proberen te dealen met de verstaanskloof.

Bespreekbaar maken
Wat wij gemerkt hebben, is dat twijfel geen vijand van een oprecht 
geloof is. Het is belangrijk om dit te beseffen. Twijfel kan je geloof 
aanscherpen en toetsen. De gereformeerde traditie is immers ont-
staan door vraagtekens te zetten bij de kerkelijke traditie. Tegelij-
kertijd kan een periode van twijfel ook eenzaam en moeilijk zijn. We 
moeten daarom niet uit het oog verliezen dat zoiets 
ook een predikant, kerkelijk werker of godsdienstle-
raar kan overkomen. Juist voor hen kan de drempel 
om twijfel bespreekbaar te maken ontzettend hoog 
zijn. In het onderwijs van Christus zien we steeds 
terugkomen dat wij oog voor onze naaste moeten 
hebben, en dat onze naaste de persoon is van wie 
we het niet verwachten.
Uit de gesprekken met de verschillende geloofswerkers komt keer 
op keer naar voren dat praten noodzakelijk is. Het te lang binnen-
houden van worstelingen over je diepe overtuigingen kost veel 

Twijfel kan 
je geloof 
toetsen en 
aanscherpen

Tegen hen wordt 
gezegd dat ze niet 
gereformeerd genoeg 
zijn

Het is belangrijk om 
iemand te hebben  
om mee te praten

De traditionele 
gereformeerde 
kaders worden 
als benauwend 

of verstikkend 
ervaren



14 15

Jonge geloofswerkers
energie. Er bestaan intervisiegroepen voor predikanten en kerkelijk 
werkers maar er zijn ook veel geloofswerkers die niet bij een derge-
lijke groep zijn aangesloten. Dan is het belangrijk om wel iemand te 
hebben om mee te praten. In de praktijk blijken dit vaak oud-stu-
diegenoten of collega’s uit de classis te zijn. Het voordeel van een 
medetheoloog is dat de ander zich goed kan inleven in jouw situ-
atie. Als godsdienstleraar kan dit betekenen dat je buiten je school 
op zoek moet gaan naar een gesprekspartner. Geloofsontwikkeling 
maakt ieder mens mee, maar voor slechts een kleine groep heeft die 
directe invloed op hun werk.

Voor geloofswerkers geldt daarom dat zij actief op 
zoek moeten gaan naar personen om hun ervarin-
gen mee te delen. Kerken moeten hun geloofswer-
kers hierin aanmoedigen, bevraag geloofswerkers 
hier ook op. Classes kunnen geloofswerkers uit-
nodigen deel te nemen aan intervisiegroepen of 
andere ontmoetingen creëren waarin ze ervaringen 

kunnen delen. Een mooie manier om hieraan vorm te geven, is als 
geloofswerkers maandelijks afspreken om bijvoorbeeld een hoofd-
stuk uit een boek te bespreken. Door met elkaar te delen wat inspi-
reert en wat schuurt, kun je elkaar opbouwen.

Openhartige geloofsgesprekken
Het is van belang dat we generaties verbinden, niet door schone 
schijn maar door eerlijkheid en openheid. Er is behoefte aan open-
hartige geloofsgesprekken. Als daar geen ruimte voor is of de nood-
zaak daarvan niet wordt gezien, kan dat verstikkend werken. Het 
doel van het onderzoek was ook het delen van verhalen die norma-
liter achter gesloten deuren blijven. Sommige geloofswerkers heb-
ben ons in vertrouwen verteld wat nog nooit eerder was uitgespro-
ken. Wij zijn hun hiervoor erg dankbaar. Als je zelf met afwijkende 
of veranderende geloofsovertuigingen worstelt, moedigen we je 
aan ze te delen. Als iemand met een kwetsbaar verhaal naar jou 
toekomt, bied dan een luisterend oor. Samen bouwen we aan een 
transparante en oprechte kerk.

Daniël Kehanpour is als pastoraal werker afgestudeerd aan hoge-
school Viaa in Zwolle. Na zijn afstudeeronderzoek over ‘millennial’ 
geloofswerkers is hij met zijn studiepartner het bedrijf Zingevers 
(www.zingevers.com) begonnen. Hun missie is de kerk relevant te 
maken voor alle generaties, zij bieden hiervoor cursussen en begelei-
dingstrajecten aan. Het onderzoek ‘Millennial geloofswerkers in twee-
strijd’ is te downloden via www.blad-dienst.nl.

Samen bouwen we 
aan een transparante 
en oprechte kerk

C O L U M N

Gods wil

Almatine 
Leene

“Het is Gods wil dat hij niet meer leeft.” Die woorden kreeg 
een moeder van veel mensen te horen nadat haar zoon was 
overleden. Ik kan die uitspraak niet over mijn lippen krijgen. 
Het is toch juist Gods wil dat we leven? God wil de dood toch 
niet? Wat is je godsbeeld als je meent dat God iemand weg-
rukt uit het leven?

Voorzichtig
Uiteraard geloof ik dat onze tijden in Gods hand zijn en dat we in 
Christus niet sterven. Maar dat is wat anders dan zeggen dat God 
de dood van een geliefde heeft gewild. Ik snap ook dat die uitspraak 
mensen kan troosten, omdat het voelt alsof God geen fouten maakt 
en elke seconde van je leven in zijn hand heeft. Dat mijn moeder op 
mijn verjaardag stierf, heb ik ook altijd als een bijzondere knipoog 
van God ervaren. Toch ben ik enorm voorzichtig met de woorden 
‘God heeft de dood van een geliefde gewild’ en wel om drie redenen.
Allereerst omdat het ontkent dat God de dood verafschuwt en 
zijn leven heeft gegeven om die laatste vijand te overwinnen. Ten 
tweede omdat we daarmee zeggen Gods wil te kennen, dat lijkt mij 
gevaarlijk. Wij blijven mensen en moeten niet namens God spreken, 
zeker niet als het gaat over de dood. Wat mij betreft bevestigen we 
dat onze tijden in Gods hand zijn, maar laten we de woorden ‘Gods 
wil’ links liggen. Ten derde vind ik het pastoraal onverantwoord. Het 
kan troost bieden, maar ook extra leed geven. De schade kan groot 
zijn doordat mensen boos kunnen worden op een God die zoveel 
verdriet veroorzaakt.

Einde gesprek
De wil van God in een gesprek benoemen klinkt vroom, maar het 
gesprek is daarmee ook beëindigd. Dat geldt voor vele onderwer-
pen: de dood, inenting, homoseksualiteit, doop en ga zo maar door. 
In de Bijbel lees ik echter dat juist een gesprek in liefde zo belangrijk 
is en dat we moeten oppassen om God voor ons karretje te spannen! 
Christenen denken over een heleboel zaken verschillend en dat is 
niet makkelijk. De oplossing ligt in gesprekken die vooral onze voor-
onderstellingen, leesbrillen en ervaringen verwoorden in plaats van 
die te projecteren op God. Dan is er meer ruimte voor diversiteit en 
juist dan mag blijken hoe groot de God van het leven is.

Dr. Almatine Leene is predikant in de NG-kerk in Stellenbosch-Wes 
(Zuid-Afrika) en docent dogmatiek aan hogeschool Viaa in Zwolle.



16 17

IntergenerationeelIntergenerationeel

U I T  D E  P R A K T I J K

Oud en jong tezamen
De kerk van alle (leef)tijden

De kerkdienst op zondagochtend is voor velen het enige 
moment in de week dat alle generaties in de gemeente elkaar 
ontmoeten. Dat is een kans en een uitdaging. Want hoe ziet 
een kerkdienst eruit waarin al die generaties ook echt een 
plek hebben? En hoe ben je ook buiten de kerkdienst om een 
kerkgemeenschap waarin de verschillende generaties samen 
optrekken?
 

Een eredienst waarin mensen van elke leeftijd en generatie even 
waardevol zijn

Kloof tussen generaties
Vijftien jaar geleden werd ik predikant van een gemeente in een 
voorstad van Vancouver aan de westkust van Canada. Vanuit mis-
sionair verlangen had die kerk het voorbeeld van de megakerken 
gevolgd: van de ochtenddienst waren twee diensten gemaakt – een 
traditionele en een eigentijdse  – om zo verschillende doelgroepen 
met het evangelie te bereiken. Maar na vijftien jaar moesten we 
concluderen dat beide diensten een kleine missionaire winst 
hadden opgeleverd tegen de prijs van een groot geestelijk verlies. 
De twee diensten voor verschillende doelgroepen hadden namelijk 
een kloof veroorzaakt of verdiept tussen de gemeenteleden van de 

verschillende generaties. We namen het moeilijke 
besluit om niet meer gescheiden diensten voor 
gescheiden doelgroepen te houden, maar de 
diensten samen te voegen, de verschillende stijlen 
te vermengen en vooral de generaties met elkaar 
te verbinden. Eén intergenerationele eredienst, 
waarin mensen van elke leeftijd en generatie even 
waardevol zijn.
Deze ontwikkelingen in onze plaatselijke kerk ble-
ken al snel minder uniek dan we dachten. Een mega-

kerk als Willow Creek die velen geïnspireerd had om zich in laag-
drempelige kerkdiensten te richten op doelgroepen, liep ook tegen 
de grenzen van die benadering aan. Zo kozen diverse kerken een 
meer intergenerationele koers nadat ze de nadelen van een doorge-
slagen benadering van generaties als doelgroepen hadden ervaren.

Maatschappelijke ontwikkelingen
Ook een aantal maatschappelijke ontwikkelingen vraagt om een 
meer intergenerationele koers van kerken. De gestegen levens

Peter Sinia
Ook een tiener 

kan als lector 
de schriftlezing 

verzorgen 

verwachting en het toegenomen aantal jaren in gezondheid, 
betekenen dat bij een normale leeftijdsopbouw van een kerkge-
meenschap de oudere generatie meer aanwezig zal zijn dan in het 
verleden het geval was. De jongste generatie was altijd al aanwe-
zig, maar veranderingen in de plek van kinderen in de maatschappij 
betekenen dat voor hen ook in de kerk meer oog is gekomen. Dat 
kerk-shoppende ouders vaak neerstrijken in die kerk die hun kin-
deren het meeste aanspreekt, zal vast een extra aanmoediging zijn 
om als gemeenten de kinderen niet uit het oog te verliezen. De kerk-
verlating onder jongeren is zo mogelijk een nog belangrijker reden 
om de jonge generatie in de kerk een volwaardige plaats te geven. 
De snelle veranderingen in de maatschappij betekenen echter dat 
de generaties in sommige opzichten meer dan ooit van elkaar ver-
schillen.

Nieuwe trend met oude papieren
Soms moeten we elkaar eraan herinneren dat wie met de geest van 
de tijd trouwt snel weduwnaar zal worden. Maar soms mogen we 
dankbaar constateren dat de samenleving of de cultuur thema’s op 
de agenda van de kerk zet die door en door bijbels zijn. Howard Van-
derwell wijst in zijn boek The Church of All Ages – Generations Wor-
shiping Together op vijf intergenerationele trekken in de Bijbel.
1.	 De eenheid van de kerk: het lichaam van Christus bestaat uit 

vele en verschillende leden.
2.	 Het patroon in de Schrift dat verschillende generaties samen 

God aanbidden, zoals voorgeschreven in het Pesach (Ex. 12:26), 
beschreven in de geschiedenis van Israël (o.a. Deut. 29:10-11, Joz. 
8:35, 2 Kron. 20:13) en bezongen in de Psalmen: “Jonge mannen 
en jonge vrouwen, oud en jong tezamen. Laten zij loven de naam 
van de HEER!” (Psalm 148:12-13).

De generaties 
verschillen in 
sommige opzichten 
meer dan ooit van 
elkaar

©
 M

arcel Cuperus



18 19

IntergenerationeelIntergenerationeel
3.	 De verbondsgemeenschap die ook wij in de tijd van het nieuwe 

verbond vormen. Denk aan Jeremia die in zijn profetie over het 
nieuwe verbond over “van groot tot klein” spreekt (Jer. 31:34), aan 
Petrus’ woorden op de pinksterdag “voor u (…) evenals voor uw 
kinderen” of Joëls profetie over profeterende zonen en dochters, 
over visioenen van jongeren en droomgezichten van oude men-
sen, die vanaf dezelfde dag in vervulling ging (Hand. 2:39, 17).

4.	 De wijze waarop gehoorzaamheid groeit (Deut. 6:6-9), waarop 
een nieuwe generatie bekend raakt met de grote daden van God 
uit het verleden (Psalm 78:1-8) en waarop jong en oud elkaar 
over en weer vermanen en bemoedigen (1 Tim. 5:1-2).

5.	 Het evangelie van Gods liefde is bestemd voor alle generaties: 
“Van uw liefde, HEER, wil ik eeuwig zingen, van uw trouw getui-
gen, geslacht na geslacht” (Psalm 89:2). Gods Woord dat eeuwig 
stand houdt (Jes. 40:8) en zijn kerk die bestand is tegen de tijd, 
zelfs door de poorten van het dodenrijk niet overwonnen zal 
worden (Mat. 16:18). Dat alles sterkt ons in het vertrouwen dat 

het met een volgende generatie niet voorbij is.

In een intergenerationele eredienst zijn mensen van 
elke leeftijd en generatie even waardevol. Diverse 
van de aangehaalde teksten en beelden uit de Bij-
bel maken duidelijk dat de generaties elkaar over en 
weer nodig hebben.

Voorbeelden
In mijn eigen gemeente zijn al verschillende intergenerationele 
veranderingen doorgevoerd. Tegelijkertijd staan we op het punt om 
een student als afstudeeropdracht te laten onderzoeken hoe we 
nog veel intergenerationeler kunnen worden. Een paar voorbeelden 
uit een gemeente die dus nog veel kan leren.
•	 Een goede gewoonte is om elke dienst een kinderlied op te 

nemen in de liturgie. Een stap vooruit is dat de dominee hier-
voor suggesties krijgt van gemeenteleden die betrokken zijn bij 
het kinderwerk. Nog mooier zijn die diensten waarin kinderen 
samen met de band de gemeente leiden bij het kinderlied.

•	 Het kindermoment hebben we al jaren geleden beperkt tot de 
advents- en lijdenstijd, omdat kinderen toch al naar hun eigen 
programma gaan. In plaats daarvan is het betweenermoment 
gekomen voor jongeren, die juist in de kerk blijven en qua aan-
dacht tussen wal en schip dreigden te raken. Een uitdaging voor 
mij als predikant is om na het betweenermoment de jongeren 
niet te vergeten in de preek, maar ze samen met de andere gene-
raties in beeld te houden.

•	 In gesprek met de tieners kiezen we elke dienst ook een lied van 
een lijst met hun favorieten. Dat betekent Opwekkingsnummers 
boven de 800 en verder veel Hillsong. Mijn eerste gemeente was 
zo klein dat elke verjaardag van een zeventigplusser gevierd kon 
worden met een favoriete psalm, terwijl elke verjaardag van 
een kind gevierd werd met een christelijk verjaardagslied in de 
dienst.

•	 Inspirerend vond ik in mijn vorige gemeente de jongeren die 

bij de voorbereiding van een jeugddienst besloten een van 
hun oma’s uit te nodigen om te vertellen over haar ervaring 
als gelovige jongere in Japanse interneringskampen. In mijn 
huidige gemeente was het een tijdlang vast onderdeel van de 
jeugddiensten dat een oudere broeder een stuk uit de Heidel-
bergse Catechismus las dat paste bij het door de jeugd geko-
zen thema.

•	 Sinds kort is een langgekoesterde wens vervuld 
met een rooster van lectoren die de schriftlezing 
verzorgen. Die lectoren variëren van tieners tot 
mensen van boven de zeventig. Hoe meer men-
sen een rol in de dienst hebben en hoe meer jong 
en oud in al die rollen actief zijn, hoe meer we 
samen de dienst vormgeven.

•	 Al langer proberen we in onderdelen van de 
dienst dus rekening te houden met de jongeren 
in de kerk. De liturgiecommissie is op uitnodiging van het jeugd-
werk bij het tienerprogramma langsgeweest en heeft niet alleen 
uitleg gegeven over bepaalde diensten, maar ook ideeën van de 
jongeren een plek gegeven in de diensten. De volgende stap is 
om met een jongere als lid van die liturgiecommissie ook alle 
generaties mee te laten beslissen bij het vormgeven van de ere-
dienst.

Een hogere tree en een hogere weg
Drie dingen zijn belangrijk om nog op te merken. Allereerst is het 
handig om het idee van de participatieladder voor ogen te houden. 
De laagste tree is mensen betrekken door ze te informeren, een tree 
hoger worden ze ook geraadpleegd, nog een tree hoger kunnen ze 
adviseren, de volgende tree worden mensen betrokken bij de uit-
voering en bij de hoogste tree van participatie beslissen mensen 
zelf mee. Ten tweede is het goed om het intergenerationele karak-
ter van de kerk niet te beperken tot de zondagochtend. Op maat 
gesneden programma’s voor gemeenteleden in bepaalde fasen van 
hun geloof en leven hebben natuurlijk blijvend recht van bestaan. 

De generaties hebben 
elkaar over en weer 
nodig

Hoe meer jong en 
 oud actief een rol in 

de dienst hebben,  
hoe meer we samen  

de dienst vormgeven

De 
participatie­

ladder

(mee)beslissen

coproduceren

adviseren

raadplegen

informeren



20 21

Inclusiviteit

T O E R U S T I N G

Een veilige kerk?
Dilemma’s rondom homoseksualiteit

Intergenerationeel

Maar het is goed om telkens weer in het oog te houden dat we als 
generaties niet geïsoleerd van elkaar gemeente willen zijn.
Ten derde proberen we in de kerk elkaar eraan te herinneren dat de 
hoogste weg die van de liefde voor de ander is. Het meest geestelijke 

van een kerkdienst is daarom niet dat ik zelf word 
aangesproken of geraakt, maar dat ik mijn eigen 
wensen opoffer en van harte meezing of meedoe 
met het onderdeel dat meer gewaardeerd wordt 
door een andere generatie. Met die liefde voor de 
ander wil ik afsluiten. De uitdaging voor kerken is 
om niet te stoppen bij participatie van alle genera-
ties, maar om te streven naar relatie tussen de ver-
schillende generaties. Er wordt wel gezegd dat het 

geloof van jongeren sterk bepaald wordt door de aanwezigheid van 
zulke warme relaties.

En als we die uitdaging aangaan, zou het dan niet mooi zijn om 
behalve kerk van alle generaties, ook meer kerk van alle volken te 
worden? Je hoort vaak over veelkleurig kerk-zijn. Hoe hartverwar-
mend zou het zijn als mensen daarbij denken aan onze gemeen-
schap van alle leeftijden, een bonte verzameling van gelovigen uit 
allerlei culturen en van heel verschillende achtergronden?

Peter Sinia is predikant van de Proosdijkerk (NGK) in Ede. 

Als generaties willen 
we niet geïsoleerd 
van elkaar gemeente 
zijn

Het evangelie 
van Gods liefde 
is bestemd 
voor alle 
generaties

Een diverse kerk klinkt als iets moois: veelkleurigheid enerzijds 
en het omarmen van andere gezichtspunten dan de onze ander-
zijds. Als kerkbegeleider ben ik hier vaak bij betrokken, maar 
merk ik ook dat we niet altijd goed raad weten met veelkleu-
righeid als het spannend wordt. Kort gezegd: inclusiviteit kost 
iets. Zijn we werkelijk bereid en in staat ‘het andere’ te omar-
men en een plek te geven? Bovendien: het vraagt naast kijken 
naar diverse richtingen uiteindelijk om een dieper verbindend 
perspectief, wat overstijgend én richtinggevend werkt.

Rondom homoseksualiteit en gender is de discussie onlangs weer 
flink opgeschud door de Nashvilleverklaring, die als bedoeling had 
de gelederen te sluiten. De ferme en exclusieve taal pakte anders 
uit. Sinds een aantal jaren ben ik bij het onderwerp betrokken als 
begeleider binnen het netwerk van Toerusting 2.0 in de Nederlands 
Gereformeerde Kerken. Na de laatste Landelijke Vergadering is ons 
netwerk gevraagd toerusting te gaan ontwikkelen over dit onder-
werp, met als insteek: een veilige kerk, ook voor homo’s. De exclusivi-
teit om de ambten niet open te stellen voor homoseksuele gemeen-
teleden met een relatie, leidde juist tot de wens van inclusiviteit en 
veiligheid. Vanuit deze ervaringen schets ik twee belangrijke stap-
pen die we samen hebben gezet en daarna twee dilemma’s die ik in 
kerken tegenkom.

Beginnen met luisteren
De eerste stap is geweest dat ik in Utrecht, samen met mijn collega 
Alex Boshuizen, drie avonden heb georganiseerd voor christelijke 
homo’s en lesbiennes. Dat waren besloten avonden om te luisteren 
naar hun verhalen. Sommigen van hen waren niet 
meer kerkelijk actief of zelfs niet meer betrokken, 
allen waren echter bereid om tijd te investeren en 
hun kwetsbare verhalen te delen. Onze vraag was 
vooral: hoe is jouw weg met kerk en geloof geweest 
én: hoe heb je veiligheid wel/niet ervaren in je kerk? 
De groepen waren divers in alle opzichten: met 
relatie, open voor een toekomstige relatie of ook 
bewust zonder relatie. Er kwamen positieve en 
negatieve ervaringen op tafel. Maar geen van de 
verhalen was gemakkelijk. Processen van uit de kast komen waren 
meestal langdurig, pijnlijk en vol worsteling. Een van de uitspraken 
die bij mij is blijven haken, is deze:

Remmelt 
Meijer

Processen van uit de 
kast komen waren 

meestal langdurig, 
pijnlijk en vol 

worsteling



22 23

Inclusiviteit Inclusiviteit
“Besef als iemand aangeeft dat hij of zij homo is, dat diegene 
er al heel lang over nagedacht heeft. Daar is al heel veel tijd 
overheen gegaan, terwijl het voor de ander vaak dan pas begint. 
Het zou goed zijn als mensen in de kerk dat gaan beseffen als ze 
allerlei discussies voeren en vragen stellen richting homo’s en 
bijbelteksten noemen.”

Wat duidelijk werd tijdens deze avonden is dat inclusiviteit en vei-
ligheid met elkaar samenhangen. En dat dit verre van vanzelfspre-
kend zo wordt ervaren. Deelnemers benoemden hoe kwetsbaar 
het is als kerkenraden soms jaren met ‘het onderwerp’ bezig zijn 

en er dus over hen wordt vergaderd. Dat er uitein-
delijk een standpunt komt, waarbij het afwach-
ten is welke plek de persoon in kwestie nog mag 
innemen binnen de gemeente. Een enkeling moest 
jeugdwerk opgeven. Een ander werd geadviseerd 
een andere gemeente te zoeken. Weer een ander 
mocht niet meer deelnemen aan het avondmaal. 
Vertrouwen wordt hier gemakkelijker geschonden 
dan opgebouwd. 

Om mee te nemen uit deze ervaring:
•	 Voer zoveel mogelijk het gesprek mét homo’s en lesbiennes in de 

kerk, betrek hen erbij. De exclusiviteit op dit punt leverde veel 
onveiligheid op en was voor veel van hun vrienden en bekenden 
mede aanleiding om de kerk te verlaten.

•	 Juist deze groep homo’s en lesbiennes benoemde meermalen 
dat een inclusieve kerk voor hen betekent dat ook bezwaarde 
broeders en zusters een plek moeten hebben. Ze verlangen naar 
een veilige kerk voor iedereen.

Bouwstenen voor veiligheid
Vanuit deze gesprekken hebben we vier bouwstenen benoemd die 
essentieel zijn voor veiligheid voor homo’s en lesbiennes in de kerk. 
De bouwstenen zijn: duidelijkheid, respectvolle liefde, bescherming 
en zichtbaarheid.
Duidelijkheid. Dit blijkt de primaire bouwsteen te zijn. Ondui-
delijkheid geeft onzekerheid naar zowel betrokkenen als naar de 
hele gemeente. Liever een helder standpunt dat beperkend is voor 
homo’s met een relatie zodat zij elders een plek kunnen zoeken, dan 
jarenlange mist rond dit onderwerp die een gemeente kan gijzelen.
Respectvolle liefde. Juist als het spannend wordt en er diepgaande 
verschillen zijn, is dit een belangrijke bouwsteen. Naar homosek-
suele gemeenteleden heeft deze een extra lading, omdat ze zich 
gemakkelijk ‘object’ voelen in discussies in plaats van gelijkwaardig 
en verbonden in Christus.
Bescherming. Wil een gemeente daadwerkelijk een plek bieden 
aan homoseksuele gemeenteleden die openstaan voor een relatie 
of een relatie hebben, dan vraagt dit ook om daadwerkelijk voor hen 
instaan, zodat iemand niet steeds zichzelf moet verdedigen en als-
nog het gevoel heeft zijn of haar plekje te moeten bevechten.
Zichtbaarheid. Kiest een gemeente voor inclusiviteit op dit punt 
dan mag het er dus ook echt zijn: zichtbaar en merkbaar. In functies 

en zonder dat het zo onzichtbaar of onuitgesproken mogelijk blijft. 
Inclusiviteit vraagt om zichtbare deelname: worden ze werkelijk 
gezien?

Dilemma 1: de Bijbel en onze verwachtingen
Deze bouwstenen laten iets zien van wat inclusiviteit kan kosten en 
dat veiligheid niet gecreëerd is met een standpunt alleen. Maar een 
gemeenteproces leidt al snel naar een eerste dilemma: wordt het 
niet tijd dat we de Bijbel opendoen? De een merkt op: “We hebben 
allemaal genade nodig en Gods liefde”. De ander werpt tegen: “Ja, 
maar willen we nog horen wat God wil op dit punt, is de Bijbel niet 
heel duidelijk?”.

Het eigenlijke dilemma is dat een kerkenraad en 
gemeente zoeken naar bijbelse antwoorden op zo’n 
inhoudelijk thema als homoseksualiteit. Tegelijk 
blijkt dat bespreking van teksten uit Leviticus 18 en 
20 en Romeinen 1 niet brengt wat mensen ervan 
verwachten: een eensluidend en voor iedereen 
overtuigend antwoord.
De hermeneutiek is iets wat hier genoemd moet worden: hoe lees 
je de Bijbel en wat zegt de context van die tijd, maar ook wat zegt 
de context van de hele Schrift? Gaat het in deze vaak aangehaalde 
teksten over wat wij nu meemaken: homoseksuele relaties in lief-
de en trouw? Worden teksten over het huwelijk terecht gezien als 
exclusief voor een man-vrouwrelatie als we in aanmerking nemen 
dat andere relaties niet in beeld waren in die tijd? Zijn die teksten 
hiervoor bedoeld? Enzovoort.
Om tot de kern te komen: het dilemma dat ik ervaar, gaat vooral 
over het staat er toch? Dat is dus precies de vraag. Als we samen eer-
lijk zijn, is dat niet voor álle gelovigen glashelder, ook al nemen zij 
allemaal de moeite om goed te lezen. Theologen zijn het niet eens. 

Wil een 
gemeente 

daadwerkelijk 
een plek 

bieden aan 
homoseksuele 

gemeenteleden 
die openstaan 

voor een 
relatie of een 

relatie hebben? 

©
 W

ibe-Jan Postm
a

Vertrouwen wordt 
gemakkelijker 
geschonden dan 
opgebouwd

Het staat er toch, 
dat is dus precies de 

vraag



24

Inclusiviteit

25

Inclusiviteit
Is het dan vreemd als gemeenteleden bij voorbaat de moed in de 
schoenen zinkt?
Voor processen rond deze thematiek is in ieder geval de aanpak die 
ik bepleit: let op je taalgebruik als het gaat om normerend spreken. 
Het is eerlijker om het proces te gaan baseren op de mogelijkheid 
van meer perspectieven bij een open Bijbel. Dat betekent niet dat 
we kunnen overgaan tot de orde van de dag, wel dat we op zoek 
moeten naar hoe we in deze tijd recht doen aan het evangelie.

Dilemma 2: inclusiviteit en exclusiviteit
Dit werpt volgens mij ook licht op het denken over inclusiviteit en 
exclusiviteit. Dat het evangelie vraagt om ons kruis op ons te nemen 
en Jezus te volgen, betekent een bepaalde exclusiviteit: dingen ach-
ter je laten en kiezen voor de weg van Jezus als de enige route van 

het Koninkrijk. Tegelijk was het Jezus zelf die ieder 
die door anderen werd afgewezen of te licht bevon-
den, uitnodigde op die weg. Een bont gezelschap 
volgde Hem.
Toen de vroege kerk sterk groeide en ook buiten 
Israël wortel schoot, besloot de vergadering van de 
apostelen (Handelingen 15) om “verder geen ver-
plichtingen op te leggen” dan een paar kernelemen-
ten die golden voor iedereen. De mate van inclusivi-

teit is groot. In onze tijd lopen we volgens mij hier opnieuw tegen 
aan. We komen uit een tijdperk van een hoge mate van homogeni-
teit. Nu die plaatsmaakt voor diversiteit moeten we gewoon weer 
leren hoe we hiermee omgaan.

In de praktijk merk ik dat gemeenten de neiging hebben homo’s 
met een relatie te willen omarmen. Om vervolgens dan wel een slag 
om de arm te houden zodra het concrete stappen vraagt: rondom 
avondmaal, jeugdwerk, publieke rollen en de ambten. Homorela-
ties worden geaccepteerd en tegelijkertijd wordt er een lijn getrok-
ken. Het is niet voor niets dat de website www.wijdekerk.nl met zes 

‘meetpunten’ de mate van homoacceptatie in beeld probeert te 
brengen. Het vraagt volgens mij bewustwording naar twee kanten 
omdat we anders met de ene hand geven en met de andere terug-
nemen.
Het eerste is dat we met elkaar helder maken wat we met inclusi-
viteit bedoelen. Wat wil het zeggen: “je mag komen zoals je bent” 
en “welkom in Gods huis, wie je ook bent”? Wat betekent het dat 
we gelovige homo’s niet graag zien afhaken van de kerk? We willen 
ze vasthouden, is dat ook echt zo? Willen we samen aan het avond-
maal? Kan Klaas zijn nieuwe vriend meenemen naar de kring? 
Benoem dus wat je bedoelt met ‘welkom’. Als het avondmaal geslo-
ten blijft voor iemand met een homorelatie, dan bedoelen we dus te 
zeggen dat hij of zij alleen bezoeker is? Als we samen leerlingen van 
Jezus zijn, kinderen van God en priesters van Gods koninkrijk – geldt 
dit dan ook voor de homoseksuele broeder of zuster 
die een relatie heeft of wil?

Het tweede wat hier zich opdringt is: wat is de 
exclusiviteit die de Bijbel van ons vraagt? Verwatert 
het evangelie als we verschillend mogen denken 
over homorelaties, over het inzegenen van zulke 
relaties? Ik kwam in een kerkenraad een broeder 
tegen die opperde dat we juist vanuit de kernwaar-
den van het huwelijk als kerk positief zouden moe-
ten staan tegenover het homohuwelijk. Een andere ouderling ant-
woordde dat het huwelijk voor hem juist maakte dat dit een brug te 
ver was. Beiden hadden duidelijke opvattingen over het huwelijk en 
hechtten daar grote bijbelse waarde aan. Maar voor de een werkte 
het exclusief, voor de ander was het de basis voor inclusief denken 
over het homohuwelijk.
Zonder hier nu te kiezen: met wat ik heb aangegeven over bijbelge-
bruik, mag duidelijk zijn dat we ons goed moeten vergewissen van 

Worden 
bijbelteksten 

over het 
huwelijk 

terecht gezien 
als exclusief 

voor een man-
vrouwrelatie? 

©
 W

ibe-Jan Postm
a

Homoseksuele 
gemeenteleden 

voelen zich 
gemakkelijk 

‘object’ in 
discussies in 

plaats van 
gelijkwaardig 
en verbonden 

in Christus 
©

 W
ibe-Jan Postm

a

Homorelaties worden 
geaccepteerd en 
tegelijkertijd wordt 
er een lijn getrokken

Wat is de radicaliteit 
die Jezus vraagt en 
die dus buiten elke 

mogelijke discussie 
staat?



2726

Inclusiviteit
wat het exclusieve, zeg het radicale, is dat het evangelie van ons 
allemaal vraagt. Wat is de radicaliteit die Jezus vraagt en die dus 
buiten elke mogelijke discussie staat?

Inclusiviteit kost wat van iedereen
Ik heb geprobeerd iets te schetsen vanuit het perspectief van pro-
cesbegeleiding rondom homoseksualiteit in de kerk. Er valt zeker 
meer te noemen. Maar ik wil voor nu afsluiten met aan te geven dat 
inclusiviteit iets kost van iedereen. We praten over een inclusieve 
kerk, dat wil zeggen: een groep mensen die zich vormt rondom het 
evangelie en samen onderweg is in het volgen van Jezus.
Diversiteit is een gegeven. Tegelijk is het centrum in Christus ook 
gegeven en dat is belangrijk in een tijd waarin bestaande en ver-
trouwde kaders wegvallen. Het centrum vraagt bij toegenomen 
verschillen om meer aandacht en om een meer centrale rol. Hoe 
nemen we als gemeente elkaar hierin mee?

Remmelt Meijer is theoloog, coach en pionier. Hij is werkzaam als 
kerkbegeleider vanuit CRUX (www.crux.amsterdam), bij de Neder-
lands Gereformeerde Toerusting en bij Nederland Zoekt. Als pionier is 
hij betrokken bij Hemelsbreed, een nieuwe kerkvorm in de Bijlmer.

B I J B E L S T U D I E

De tong als dodelijk wapen
“Wie nooit struikelt in het spreken…” (Jak. 3:2)

B I J B E L S T U D I E

Onze identiteit
“Alleen de hoer Rachab mag blijven leven” (Joz. 6:17)

Wie hoort er nu echt bij het volk van God? Deze vraag speel-
de al in de begindagen van het volk Israël, toen hun identi-
teit werd gevormd. Natuurlijk was het in de eerste plaats de 
afstamming van Abraham, Isaak en Jakob die bepaalde of je 
erbij hoorde of niet. Maar zelfs toen al leefde de vraag of er 
niet méér meespeelt. Op subtiele wijze wordt dit vraagstuk 
aangekaart in het boek Jozua.

Geboren Israëliet
In hoofdstuk 7 ontmoeten we Achan, een geboren Israëliet van de 
stam Juda. Hij heeft de oversteek van de Jordaan meegemaakt. Hij 
was erbij in Gilgal. Hij heeft meegedaan met de verovering van 
Jericho. Hij maakte deel uit van het volk van God. Maar tijdens de 
veldtocht tegen de stad Jericho schond hij de ban die rustte op de 
goederen van de stad. Daarom konden bij de volgende veldtocht de 
inwoners van Ai het leger van de Israëlieten verslaan. De straf voor 
deze schanddaad is de symbolische uitstoting uit het volk van God. 
Achan, zijn familie en zijn bezittingen worden gestenigd, verbrand 
en bedolven onder een hoop stenen.

Kanaänitische vrouw
Deze op het eerste gezicht respectabele man staat in scherp con-
trast met de heldin uit hoofdstuk 2: de niet zo respectabele vrouw 
Rachab. Zij was een Kanaänitische vrouw, een prostituee nota bene. 
Zij heeft slechts de verhalen over Gods daden gehoord. Ze was vol 
angst omdat ze niet tot het volk van God behoorde. Toch helpt ze de 
twee verspieders. Ze stelt haar vertrouwen niet op haar eigen volk 
maar op God. Door deze daad van geloof wordt ze gered, samen met 
haar familie en haar bezittingen, op de dag dat Jericho wordt vernie-
tigd. Vanaf die dag horen ze bij het volk van God. Rachab trouwt zelfs 
met Salmon (Mat. 1:5) en is een van de voorouders van koning David.
Het volk Israël moest de inwoners van Jericho uitroeien. Maar direct 
bij de eerste verovering komt er al een uitzondering op deze regel: 
Rachab en haar familie mogen blijven leven. Soms lijken de regels 
duidelijk, maar blijkt de praktijk toch complexer te zijn. Ook in onze 
omgeving zijn er mensen zoals Achan en Rachab. Juist dat confron-
teert ons met de vraag waar onze identiteit als volk van God precies 
op gefundeerd is.

Janita Geertsema werkt sinds 2009 als zendeling in Cochabamba 
(Bolivia) en geeft les aan het Theologisch Seminar.

Janita 
Geertsema

Mensen zijn 
verschillend 
en al of niet 

gericht op het 
ene centrum



28 29

JongerenJongeren

R E F L E C T I E

Dubbende catechisanten
Creatief met de openbare geloofsbelijdenis

Hans 
Slotman

De eerste catechisatie in januari ga ik altijd het rijtje af. “Wie 
van jullie denkt eraan om dit jaar belijdenis te gaan doen?” 
Ook dit jaar stelde ik die vraag. Geen van de catechisanten 
stak direct de hand op. Er werd geaarzeld, gewikt, gewogen. 
“Ik weet het nog niet zeker”, zei de één. “Ik vind mezelf nog te 
jong”, zei een ander. “Ik wil eerst nog veel meer leren”, bracht 
een derde in. Voor mij zaten dubbende catechisanten: doe ik 
het wel, doe ik het niet? Het doen van openbare geloofsbelij-
denis spreekt niet vanzelf!

Deze catechisanten dubben overigens niet alleen over het doen 
van belijdenis. Ook over bijvoorbeeld de studie wordt gedubd. Vol 
enthousiasme beginnen ze aan een studie, maar al snel slaat de 
twijfel toe: wil ik dit eigenlijk wel? Is dit wel wat voor mij? Kan ik 
niet beter een andere studie volgen? En vaak volgt er een switch. En 
soms nog één, en nog één…

Eerlijk gezegd keek ik wel wat op van deze dubbende catechisan-
ten. “Wat doen ze ingewikkeld”, dacht ik weleens. Vooral wanneer 
ik het vergeleek (wat overigens vaak niet zo verstandig is) met m’n 

eigen jonge jaren. Belijdenis doen was in mijn tijd 
haast iets vanzelfsprekends. Daar dacht ik niet lang 
over na. En ook qua studie dieselde ik gewoon door. 
Waarom doen de jongeren van vandaag dat anders?

Reflecterende catechisanten
Dat heeft te maken met onze tijd. In de jaren zestig 
van de vorige eeuw is er een nieuw tijdperk begon-

nen. Het tijdperk van authenticiteit. Als mens moet je jezelf uitvin-
den, en vormgeven aan je eigen leven. Je bent de kapitein van je 
eigen bestaan. Niet de samenleving, niet de gemeenschap, niet je 
ouders en niet de kerk maken uit wie je bent en wat je doet, want 
dat maak je zelf uit! Je moet jezelf durven zijn, authentiek.
Als gevolg van deze ontwikkeling veranderde de verhouding tussen 
individu en gemeenschap. Lange tijd ging de gemeenschap aan het 
individu vooraf. Het gezamenlijk belang ging boven de individuele 
behoefte. Je schikte je naar wat de gemeenschap van je vroeg. In het 
tijdperk van authenticiteit zijn de rollen omgekeerd. De behoeften 
van het individu zijn maatgevend geworden en gaan vooraf aan de 
noden van de gemeenschap. Niet de gemeenschap, maar het indi-
vidu bepaalt. Autonomie wordt een groot goed. Niet anderen schrij-

ven de wet voor (heteronomie), maar de mens is zijn eigen wetgever 
(autonomie). En autonoom werkt hij aan zijn eigen ontplooiing. 

Deze zelfontplooiing gaat gepaard met een proces 
van bewustwording, vragen, zoeken en twijfelen. 
Want de moeilijkste vraag is: wat vind ik er zelf van? 
In een proces van voortdurende reflectie moet deze 
vraag beantwoord worden. Kijk maar eens hoeveel 
reflectieverslagen jongeren moeten schrijven.

Onzekere catechisanten
Deze voortdurende reflectie kan ook onzeker maken. Want hoe 
weet je nou of je wat je vandaag mooi vindt, morgen ook nog mooi 
vindt? Of je wat je vandaag belijdt, morgen ook nog wilt belijden? 
Jongeren aarzelen over hun studie en over het wel of niet belijdenis 
doen. Het legt je zo vast. Natuurlijk, je kiest zelf. Maar met dat kie-
zen geef je ook de regie uit handen. Want de studie van nu bepaalt 
hoe je leven er straks gaat uitzien. En ook die openbare geloofsbelij-
denis is iets waarmee je jezelf vastlegt. Het is alsof je jezelf opsluit.

Wegdrijvende catechisanten
Ondertussen leidt dit wel tot een probleem. In 
gemeenten ontstaan ‘stuwmeren’ van jongeren die 
geen belijdenis (gaan) doen. Lang niet altijd is onge-
loof de oorzaak. In die stuwmeren zitten gelovige 
jongeren, die zich een leven zonder God niet kunnen 
voorstellen. Alleen, omdat ze geen belijdenis doen, 
kunnen ze ook niet aan het avondmaal. Voor hen is 
er geen plek aan de maaltijd, waar de gemeenschap 
met Christus en met elkaar wordt gevierd. Deze jon-
geren voelen dat ook zo. Avondmaalsdiensten gaan 

Zoek creatief 
naar wegen 

om gedoopte, 
gelovige 

jongeren een 
plek aan de 

avondmaals­
tafel te geven

©
H

ans Buurm
an

Belijdenis doen was 
in mijn tijd haast iets 
vanzelfsprekends

De moeilijkste vraag 
is: wat vind ik er zelf 

van?

In gemeenten 
ontstaan 

‘stuwmeren’ van 
jongeren die geen 

belijdenis doen



30 31

JongerenJongeren

ze mijden. Ze voelen zich letterlijk te kijk gezet. Na verloop van tijd 
zie je ze helemaal niet meer. Ze drijven langzaam maar zeker bij de 
gemeente weg.

Gelovige catechisanten
Ongeloof is lang niet altijd de oorzaak van het niet doen van 
openbare geloofsbelijdenis. Enige tijd geleden heb ik het gesprek 
gezocht met jongeren uit zo’n stuwmeer. Ik was benieuwd naar 
hun ideeën en gedachten over belijdenis doen. Hoofd voor hoofd 
gaven ze aan zichzelf te zien als volgeling van Jezus en bewust met 
hun geloof bezig te zijn. Maar belijdenis doen – daar zagen ze het 
nut niet zo van in. Iemand merkte op: “Ik geloof in God, maar om 

daar nou echt een moment van te maken, ik weet 
het niet”. Kiezen voor God is belangrijk, maar hangt 
niet van één moment af. Bovendien schrikt zo’n 
opgemaakte, opgewekte belijdenisdienst ook wel 
wat af. Het wordt zo groot gemaakt. 
Een paar jongeren gaven aan moeite te hebben 
met een belijdenisdienst, omdat die de gelovige zo 
centraal stelt. Het gaat toch om God. Verder was er 
verlegenheid met het al te uitbundige karakter van 

de belijdenisdienst omdat geloven in de praktijk echt niet altijd zo 
makkelijk is en er naast momenten van geloof ook zwakke momen-
ten zijn. Eén jongere gaf aan de komende zondag belijdenis te willen 
doen wanneer dat low level zou kunnen. “Geen fratsen. Dat scheelt.” 
Ook de blijdschap van de gemeente wordt bij sommigen als ver-
vreemdend ervaren, omdat het mensen zijn met wie geen verbon-
denheid wordt gevoeld (“Ik heb niks met die mensen”).

©
 M

irjam
 Küpers

Openbare 
geloofs­

belijdenis en 
avondmaal 

vieren kunnen 
ook worden 

gecombineerd

Kiezen voor God is 
belangrijk, maar 
hangt niet van één 
moment af

Het hoeft niet 
allemaal op dezelfde 

manier

Wees creatief
Hoeveel van deze jongeren zouden hun geloof willen belijden als er 
voor een andere vorm wordt gekozen? Anders gezegd, kan het zijn 
dat we deze stuwmeren zelf creëren doordat we inzetten op een 
vorm van belijdenis doen die niet passend is voor een deel van de jon-
geren? Ik vermoed dat hier winst te behalen is. Wees daarom creatief 
in het bedenken van (aan)gepaste vormen van belijdenis doen. Het 
hoeft niet allemaal op dezelfde manier! Bied royaal low-levelvormen 
van belijdenis doen aan. Bijvoorbeeld een belijdenis thuis, in aanwe-
zigheid van ouders en/of vrienden. Of in een zaaltje in de kerk, op een 
doordeweekse avond. Of in de avondmaalsdienst, 
vlak voor de viering.
En bovendien, durf ook ‘geleefd geloof’ te waarde-
ren als een vorm van openbare geloofsbelijdenis. Ik 
bedoel hiermee het volgende: sommige jongeren 
zien zichzelf niet vooraan in de kerk zitten met een 
opgeprikte corsage. Dat past niet bij hen. Toch laten 
ze in hun doen en laten zien dat ze volgelingen van 
Jezus zijn. Durf dat als kerkenraad te waarderen en heb het lef om 
deze jongeren uit te nodigen voor de eerstvolgende viering van het 
avondmaal. Gewoon, omdat ze erbij horen, omdat ze geloven, omdat 
ze gedoopt zijn. Omdat God al lang ja tegen hen heeft gezegd. Maak 
de viering van het avondmaal niet afhankelijk van dat ene jawoordje 
in een belijdenisdienst. Hoe mooi deze belijdenisdiensten ook zijn. 
Maak er niet het één en al van. Zoek creatief naar wegen om gelovige 
jongeren toch die plek aan tafel te geven, waar de gemeenschap met 
Christus en met elkaar wordt gevierd!

Ds. Hans Slotman is predikant in de GKv Kampen-Noord.

Pepdagen kerkenraden: Dit is mijn kerk
Hoe kunnen we het gevoel van verantwoordelijkheid voor de kerk vergroten? Of, zoals we 
tegenwoordig zo mooi zeggen, hoe worden gemeenteleden eigenaar van de kerk? Welke 
mogelijkheden zijn er om hiermee in de plaatselijke gemeente aan het werk te gaan? 
Daarover gaan de pepdagen voor kerkenraden in het najaar onder de titel Dit is mijn kerk.

Veel kerkenraden zien consumptief gedrag van gemeenteleden en een toenemende individua-
lisering waarin geen plek meer lijkt te zijn voor de geloofsgemeenschap. Wat ontdekken we als 
we hierover met elkaar en de gemeente in gesprek gaan? En op welke manier kunnen we met die 
ontdekkingen aan de slag? Tijdens het pepprogramma gaan we met elkaar op zoek naar hoe we 
‘eigenaarschap’ in de praktijk van onze plaatselijke gemeente kunnen versterken.

Het Praktijkcentrum biedt het pepprogramma aan op vier verschillende momenten en locaties:
•	 Zaterdagochtend 21 september, regio Noord;
•	 Donderdagavond 26 september, regio Midden;
•	 Donderdagavond 10 oktober, regio Oost;
•	 Zaterdagochtend 12 oktober, regio West.
De definitieve locaties zijn nog niet bekend, opgeven kan al wel via 
info@praktijkcentrum.org.



32 33

OuderenOuderen

P R A K T I J K V O O R B E E L D E N

Dwalen door verhalen
Met gespreksboek op bezoek bij dementerenden

Op bezoek gaan bij gelovige mensen die dementerend zijn, 
wordt niet als eenvoudig ervaren. Om dit belangrijke bezoek-
werk te ondersteunen, heeft het Nederlands Bijbelgenootschap 
het gespreksboek Dwalen door verhalen uitgegeven. Haar mis-
sie is de Bijbel dicht bij mensen te brengen, dus ook bij deze 
kwetsbare groep. In dit artikel worden drie voorbeelden gege-
ven van hoe het boek in het pastorale werk is te gebruiken. 

Dwalen door verhalen is geschreven voor mensen die vaak zelf nog 
kunnen lezen. De letters zijn iets groter dan normaal en de tekst 
is kort. Het boek is ook te gebruiken om in gesprek te komen met 
dementerende gemeenteleden. Het bevat twintig herkenbare 
thema’s. Per thema zijn er verschillende invalshoeken om contact 
te maken. Dat kan via een illustratie, een fragment uit de Bijbel in 
Gewone Taal, een dagelijkse situatie en een of twee vragen. Het zijn 
allemaal opstapjes om herinneringen op te halen en over geloven 
te praten. Herinneringen aan de jeugd, de vroegere thuissituatie, 
de school, de kerk en de bijbelverhalen. Deze vroege herinneringen 

blijven het langst bewaard.

Voelen en aanraken
Bij dementie kun je –  naast alle verdriet en 
onmacht  – soms iets moois beleven. Mijn moeder 
en ik gingen met mijn baby van drie maanden bij 
mijn oma op bezoek in een verpleeghuis. Oma was 
dement en blind, ze kwam niet meer uit bed. Ons 
gesprek met haar werd al gauw verwarrend. In een 
opwelling vroeg ik: “Oma, mag de baby even bij u 
liggen?” Ze knikte. Ik legde het kindje voorzich-
tig op haar buik. Zij begon het hoofdje te strelen. 
“Zacht”, zei ze glimlachend. “Zo zacht.” Ze bleef 
maar strelen. Ze vielen samen in slaap. Een vredig 
moment voor ons alle vier. Het leerde mij dat voe-
len en aanraken ontzettend belangrijk zijn voor 
dementerende mensen. 
Zulke ervaringen komen je goed van pas in je 
bezoekwerk. Ook Dwalen door verhalen kan een 
hulpmiddel zijn. Dat laten de volgende voorbeel-
den zien: over Marjan, Corrie en Jaap, die vanuit 
hun gemeente op bezoek gaan. 

Hadewey 
Buitenwerf

Deze vroege 
herinneringen  
blijven het langst 
bewaard

Bezoek 1 – Als ik touw ruik, word ik blij 
Marjan gaat met het boek Dwalen door verhalen in haar tas op 
bezoek bij mevrouw Wietske van der Weg (75 jaar). Zij woont in een 
aanleunwoning van een zorginstelling. Ze is al meer dan dertig jaar 
lid van de gemeente. 
“Ik ben Marjan en ik kom van de kerk”, zegt Marjan en geeft mevrouw 
Van der Weg een hand. “Mag ik bij u komen zitten”, vraagt ze vrien-
delijk. Ze schuift een stoel in de richting van mevrouw Van der Weg 
en gaat schuin naast haar zitten. Ze legt het boek op de leuning van 
de stoel, mooi tussen hen in. Marjan probeert de blik van mevrouw 
Van der Weg te vangen. “Kijk, ik heb een boek voor u meegenomen.” 
Het valt open op pagina 10 en 11, die gaan over ‘Een lekkere geur’. 
Eerst bekijken ze samen de plaat met eau de cologne en scheerspul-
len. Dan vraagt Marjan: “Wat vindt u lekker ruiken?” “Touw”, ant-
woordt de vrouw meteen. “Als ik touw ruik, word ik blij.” Haar ogen 
beginnen te stralen. Ze begint te vertellen: “Ik kreeg 
van mijn vader een dubbeltje. Dat was voor mijn 
rapport. Ik wist wat ik wilde kopen: een springtouw! 
Ik rende naar de touwwinkel en daar rook het heer-
lijk naar nieuw touw”. Mevrouw Van der Weg lacht 
en zegt: “Als ik touw ruik, word ik wel zó blij!”
Daarna leest Marjan het tekstfragment uit Lucas 7. 
Ze praten door over Jezus en de vrouw die olie over 
zijn voeten goot. “We hebben fijn gepraat, hè”, zegt mevrouw Van 
der Weg vermoeid. Ze legt haar hand op de bovenarm van Marjan. 
Marjan neemt gauw afscheid en zegt: “Ik kom terug en dan neem ik 
een gloednieuw stukje touw voor u mee”.

Het zoeken naar 
woorden is 

vermoeiend



34 35

OuderenOuderen
Aandachtspunten bij bezoek 1

•	 Introduceer jezelf: “Ik ben … (naam) en ik kom namens de kerk”.
•	 Door de stoel schuin naast/tegenover iemand te zetten, kun je 

gemakkelijker (oog)contact maken en de ander zo nu en dan 
even aanraken. Door goed oogcontact te houden en te luisteren 
naar de hoogte van de stem kun je eventuele vermoeidheid op 
het spoor komen. 

•	 Praat duidelijk en op een vriendelijke toon. Neem de tijd en wacht 
op een antwoord. De ander heeft tijd nodig om na te denken. 

•	 Er zijn thema’s in het boek over de zintuigen voelen, ruiken, zien, 
proeven en horen. Praten over één thema is genoeg. Het zoeken 
naar woorden is vermoeiend. Het maken van een zin kan een 
hele toer zijn. 

•	 Noteer thuis bijzonderheden van je bezoek: een herinnering, 
woorden die in het gesprek vaak herhaald werden, geloofswoor-
den, een emotie, een voorwerp dat je de volgende keer wilt mee-
nemen.

•	 Kom je beloftes na.

Bezoek 2 – Alles drijft weg
Corrie gaat op bezoek bij meneer Jan Huisman. Hij is 89 jaar en 
wordt thuis door zijn jongere zus verzorgd. Meneer Huisman was 
in het verleden regelmatig ouderling en legde veel huisbezoeken af. 
Dat maakt Corrie een beetje zenuwachtig. Verwacht hij dat zij met 
hem over kerk en geloven gaat praten? Zij bladert het boek door en 
komt op pagina 32 en 33: ‘Een paraplu’. Dat thema gaat over alleen-
zijn, schuilen bij God en bescherming zoeken. Ze krijgt een idee:  
ze neemt haar vrolijke paraplu mee, evenals een bijbel, een verta-
ling uit 1951.

 “Ik ben Corrie”, zegt ze, “en ik kom namens de kerk”. Meneer Huis-
man steekt zijn duim op. “Tjonge, jonge, dat ik dit nog meemaak. 
Iemand van de kerk!” Hij is zichtbaar verheugd. Corrie raakt even uit 
haar doen; komt er verder niemand meer van de kerk? Ze reageert 
er niet op. Ze gaat bij hem zitten. “Hoe gaat het met u”, vraagt ze 
belangstellend. “Slecht”, antwoordt meneer Huisman. “Ik heb wat 
voor u meegebracht”, begint ze. “Dat zie ik, een paraplu”, reageert 
hij. “Het regent, hè? Het water spoelt naar binnen.” Hij steekt zijn 
handen in de lucht. “Alles drijft weg. Alles!” Hij zucht hartgrondig. 
Corrie denkt na; het regent toch niet, wat bedoelt meneer Huisman? 
“Is er een lek”, vraagt ze voorzichtig. Meneer Huisman schreeuwt: 
“Een lek? M’n dak lekt aan alle kanten! De zolder is een puinhoop”. 
Corrie schrikt van deze heftige reactie, ze voelt zich ongemakke-
lijk. Ze legt voorzichtig een hand op zijn arm, hij wordt wat rusti-
ger. “Mag ik u iets voorlezen over schuilen”, vraagt ze na een poosje. 
Hij knikt. “Ieder mens kan bij God schuilen”, leest ze 
hardop. “Zo is het”, zegt meneer Huisman meteen. 
Dan leest Corrie uit het boek: “Heer, bij U zoek ik 
bescherming, laat me niet alleen”. Dan valt er een 
fijne stilte.
Als Corrie afscheid wil nemen, vraagt meneer Huis-
man: “Mag ik u voorgaan in gebed?” “Natuurlijk”, 
antwoordt Corrie verrast. Meneer Huisman vouwt 
zijn handen en sluit zijn ogen. “Goede God, U kent mij en eh… en 
eh… Cobie. God, U weet dat mijn dak lekt. Bij U willen wij schuilen. 
Amen.” “Dank u wel”, zegt Corrie ontroerd en neemt afscheid. In de 
gang praat ze nog met zijn zus, zij heeft het als mantelzorger ont-
zettend zwaar.
 
Aandachtpunten bij bezoek 2

•	 Ken je een gemeentelid niet, zoek dan naar enkele feitelijke 
gegevens over zijn/haar leven: leeftijd, gehuwd/ongehuwd, kin-
deren, eventueel beroep. Het gesprek kan daardoor begrijpelij-
ker voor je worden en je kunt voorzichtig hiaten aanvullen, maar 
corrigeer niet! 

•	 Mocht je voorafgaand aan een bezoek gespannen zijn, dan kan 
bijbellezen of bidden helpen. Ben je daarna nog onrustig, stel 
dan liever je bezoek uit. 

•	 Je kunt bewust een thema uit het boek kiezen. Er zijn thema’s in 
het boek die over gevoelens gaan. Je stuurt daarmee het gesprek 
in een bepaalde richting, dat kan een nadeel zijn. Blijf daarom 
voldoende gespreksruimte bieden. 

•	 Neem een voorwerp mee. 
•	 De taal van dementerenden kan heel beeldend zijn. Hun woor-

den kunnen een diepere betekenis hebben. Probeer mee te gaan 
in het beeld en de beeldspraak.

•	 Erken de gevoelens en emoties van de ander. Blijf in vertrouwen 
nabij. 

•	 Mantelzorgers hebben het zwaar. Overweeg of je hulp kunt aan-
bieden. 

De taal van 
dementerenden kan 

heel beeldend zijn



36 37

OuderenOuderen
Bezoek 3 – Een zingende engel
Jaap gaat naar mevrouw Maria Broos (80 jaar). Hij kent haar goed, ze 
zongen jarenlang in hetzelfde kerkkoor. Drie jaar geleden overleed 
haar man Karel en werd zij steeds vergeetachtiger. Sinds kort woont 
zij in een zorginstelling. Jaap treft mevrouw Broos in een grote huis-
kamer. Het is er rumoerig, de televisie staat aan. “Zullen we naar uw 
kamer gaan”, vraagt Jaap. Hij meldt dit aan de zorgmedewerker. Als 
ze zitten, pakt Jaap het boek en bekijken ze samen de platen. 

“Wat een lief wiegje”, zegt mevrouw Broos. Ze aait met haar hand 
over de plaat van pagina 14. “Wat is dat?” Ze wijst op het engeltje. 
“Is dat een engel?” Ze begint te lachen. “Rie, jij bent mijn engel! Dat 
zegt Karel altijd tegen mij.” Jaap: “Dat bent u zeker”. Ze lachen alle-
bei. “Ja, u bent een lieve engel”, zegt Jaap. Hij voelt dat mevrouw dat 
graag nog eens wil horen. Hij leest over de engel die op bezoek komt 
bij Zacharias. Ondertussen ziet Jaap de hand van mevrouw Broos 
weer over de plaat met het wiegje glijden. Zou ze wel luisteren? Hij 
leest verder. Ineens begint mevrouw Broos te zingen: “Er schommelt 
een wiegje in ’t bloeiende hout. Een wiegje met bloemengordijntjes. 
Dat hebben twee, twee… Dat hebben twee…”. Haar stem stokt, er 
klinkt wanhoop in door. 
Jaap stopt met lezen, hij kent het liedje niet. Hij pakt zijn mobiel en 
tikt in Google de beginwoorden van het liedje. Hij vindt meteen een 
YouTubefilmpje en zet het aan. Er schommelt een wiegje in ‘t bloei-
ende hout. Een wiegje met bloemengordijntjes. Dat hebben twee 
vogeltjes samen gebouwd. En zie eens, hoe keurig en fijntjes. Nu 
kunnen ze samen meezingen. Als het liedje uit is, beginnen ze weer 
opnieuw. De vreugde in de kamer is voelbaar. Bij het afscheid zegt 
Jaap: “Dank u wel, mevrouw Broos. U bent een zingende engel! En 
dat wist ik al heel lang”. En dan geeft mevrouw hem een dikke zoen. 
“Dag Karel, dag lieverd.” 

Aandachtspunten bij bezoek 3

•	 Het is fijn als er al een relatie is, als je weet hoe iemand was. 
•	 Zoek een rustige plek. Voor verzorgenden in een zorginstelling 

is het prettig om te weten waar iemand is gebleven. Denk even 
aan terugbrengen.

•	 Volg de ander in het gesprek. Er kunnen verstoringen in tijd en 
namen zijn. Probeer vooral rustig te reageren. 

•	 Zing samen! Durf je niet? Probeer het toch eens. Ga op zoek naar 
liedjes en psalmen van vroeger. Maak muziek.

•	 Wees echt. Luister naar je eigen gevoelens, ook na afloop van 
je bezoek. Hoe ging het? Bespreek dit eventueel in je pastorale 
team, maar noem geen namen. 

•	 Vergroot je kennis over dementie, bijvoorbeeld via de websites 
dementie.nl en alzheimer-Nederland.nl. Daar vind je ook veel 
titels van handige boeken.

Gewoon er zijn
Een gesprek met dementerende mensen kan anders verlopen dan 
je verwacht. Ik kan me best voorstellen dat je graag wilt praten over 
God en geloven om zo troost te bieden. Maar als deze verwachtin-
gen niet uitkomen, besef dan dat het meest troostende is dat je door 
je komst nabij bent geweest. Gewoon er zijn, even 
bij iemand zitten, een liedje zingen, een hand vast-
houden, een arm om de schouder; dat doorbreekt 
de eenzaamheid van de ander. Aandachtig luisteren 
naar een verhaal, een herinnering ophalen; het is 
schuilen bij jou en zo ook bij God. Een onbetaalbaar 
liefdevol geschenk!

Socioloog Hadewey Buitenwerf schreef en illustreerde Dwalen door 
verhalen – Bijbelse thema’s, alledaagse herinneringen, een uitgave 
van het Nederlands Bijbelgenootschap.

Herinneringen 
ophalen en 

over geloven 
praten aan 

de hand van 
Dwalen door 

verhalen

Het meest troostende 
is dat je nabij bent 

geweest



38 39

Missionair-diaconaal

Kerk in de buurt
Wil je als kerk van betekenis zijn voor de mensen in je dorp of 
wijk? Wil je het evangelie delen in daden én met woorden? Kerk 
in de buurt helpt je daarbij. Je ontdekt antwoorden op vragen als: 
welke boodschap hebben we, wat past bij mijn buurt en wat past 
bij mijn kerk? Hoe kom ik in contact met buurtbewoners? Met 
wie kunnen we samenwerken? Hoe krijgen we mensen enthou-
siast om mee te doen? En waarom is het eigenlijk belangrijk om 
dit als kerk te doen?

Praktische startgids
Kerk in de buurt is een initiatief van de Protestantse Kerk in Neder-
land en het Platform Diaconale Samenwerking van de 3G-kerken. 
Samen ontwikkelden we een praktische startgids waarmee je ont-
dekt wat past bij je buurt en bij jouw gemeente. Daarna kun je je 
eigen initiatief vormgeven of met een van de voorbeeldinitiatieven 
aan de slag gaan. Op dit moment zijn de volgende initiatieven uit-
gewerkt: het verhalenhuis, huiskamer van de wijk, buurtsoep, de 

mobiele kapel en de ontmoetings-
tuin. Je kunt een voorbeeld altijd 
aanpassen aan de eigen situatie. 
Uiteindelijk gaat het erom dat je 
relaties opbouwt met de mensen in 
je buurt. De gidsen zijn zo geschre-
ven dat je daarmee in principe zelf-
standig uit de voeten kunt. Indien 
gewenst kun je begeleiding aanvra-
gen bij het kiezen uit de voorbeeldi-
nitiatieven of het ontwikkelen van 
een eigen initiatief. 

Netwerkbijeenkomsten
In de komende maanden organiseren we netwerkontmoetingen 
voor kerken die gestart zijn met een initiatief van Kerk in de buurt. 
Deelnemers kunnen ervaringen uitwisselen, nieuwe ideeën opdoen 
en inspirerende workshops volgen. Meer informatie volgt via www.
kerkindebuurt.nl, daar kun je ook de startgidsen vinden.

Denk met ons mee
Het idee is om meer goede initiatieven te vinden en uit te werken 
in gidsen. Zodat kerken deze voorbeelden kunnen toepassen in hun 
eigen buurt. Welke goede initiatieven zouden we wat jou betreft 
zeker moeten meenemen? Geef ze aan ons door via info@kerkinde-
buurt.nl.

T E R U G B L I K

God wil wonen tussen de mensen
Zijn heerlijkheid tastbaar maken door ons leven

Het was een nacht in 1965. Ze was vermomd met een bril, hoofd-
doek en pruik, want het had geheim moeten blijven. Toch werd 
ze herkend en tijdens het uitdelen van de Strijdkreet werd ze 
gefotografeerd: prinses Beatrix die met majoor Bosshardt van 
het Leger des Heils de rosse buurt in Amsterdam bezocht. De 
tweelingzussen Louise en Martine Fokken werkten meer dan 
vijftig jaar als prostituee op de wallen. Zij kregen de prinses die 
avond op bezoek, maar herkenden haar niet. Hun reactie achter-
af: “Die Beatrix heeft ons toch wel in de zeik genomen. Wij dach-
ten: majoor Bosshardt heeft haar opgepikt uit de goot”.

In de tijd voor haar regeerperiode verbond Beatrix zich met mensen 
tot in de donkerste plekken van Amsterdam. Daar ligt een parallel 
met Jezus, die ook zijn rijkdom en koninklijke waardigheid aflegde 
om onder de mensen te komen. “En het Woord is vlees geworden 
en heeft onder ons gewoond” (Joh. 1:14). Er is wel een belangrijk 
verschil. Jezus kwam onder ons wonen en gaf zijn leven. Beatrix 
ging na haar korte verblijf op de wallen terug naar haar kasteel 
Drakensteyn. 

Tabernakel
De evangelist Johannes is schrijver, ooggetuige, leerling en beste 
vriend van Jezus. Hij schetst grote lijnen door de hele Bijbel in zijn 
beschrijving van het leven van Jezus. Voor de oorsprong van dat 
woord ‘wonen’ gaan we dan ook terug in de tijd. Naar het verhaal 
van Mozes die het volk Israël uit Egypte leidde. Het was een tijd 
waarin God zich op een bijzondere manier openbaarde en zich 
verbond met het volk dat in tenten in de woestijn 
woonde. Ook God sloeg zijn tent op in de vorm van 
de tabernakel, Hij wil wonen tussen de mensen. In 
de persoon Jezus komt het Woord van God onder 
ons wonen. Dichterbij kan haast niet. Hij wordt 
mens van vlees en bloed, warm en aanraakbaar.
Hij heeft onder ons gewoond “en wij hebben 
Zijn heerlijkheid gezien” (“aanschouwd” volgens 
NBG’51). Wat betekent dat? Over die heerlijkheid 
lezen we ook in Exodus 40:34, 35. “Toen overdekte 
de wolk de tent van ontmoeting, en de heerlijkheid van de Here ver-
vulde de tabernakel, zodat Mozes de tent van ontmoeting niet kon 
binnengaan, omdat de wolk daarop bleef en de heerlijkheid van de 
Here de tabernakel vervulde.” Die tabernakel was een bijzondere 

Rudolf Setz

Jezus legde 
zijn rijkdom en 

koninklijke waardig
heid af om onder de 

mensen te komen



40 41

Missionair-diaconaalMissionair-diaconaal

tent en toch ook heel gewoon, gemaakt van heel normale materi-
alen. Totdat God er ging wonen en de tent zich vulde met zijn heer-
lijkheid. Zo dichtbij, maar ook zo overweldigend. Mozes kon de tent 
niet binnengaan, er was dus toch afstand. 

Dichtbij komen
Johannes heeft het ook over de heerlijkheid van God die dichtbij 
komt in Jezus, met wie hij jarenlang op weg is geweest. Hij heeft het 
zelf aanschouwd. Aanschouwen is iets anders dan even vluchtig kij-
ken. In de vertaling van The Message van Eugene Petersen staat het 
zo: “The Word became flesh and blood, and moved into the neigh-

Prinses 
Beatrix ging 
met majoor 

Bosshardt mee 
naar de wallen

©
 Peter Zonneveld

Een kerk die helpt
‘Een kerk die helpt’ was het thema van de landelijke diakenen-
dag voor de NGK, CGK en GKv. Ruim tweehonderd diakenen lie-
ten zich 16 maart inspireren en toerusten voor hun mooie taak. 
Ze kregen de uitdaging mee om de kerk te zien als een plek die 
je voorbereidt op het échte werk. De plek waar we als gemeente 
samenkomen om God te aanbidden, te leren hoe Hij wil dat we 
met Hem en elkaar leven, te bidden en onszelf te geven. Die plek 
is een voorbereiding op de ándere dagen van de week. Want in het 
leven van zondag naar maandag, in je ontmoeting met anderen, 
daar is de kerk missionair. In diverse deelsessies kregen de deel-
nemers praktische handvatten om hiermee in de eigen gemeen-
te aan de slag te gaan. Volgens de bezoekers was het programma 
inspirerend, leerzaam en praktisch en met een 8,7 werd de dag 
door hen zeer gewaardeerd. Op www.diaconaalsteunpunt.nl vind 
je meer informatie.

bourhood”. God beweegt zich met zijn Woord, met zijn liefde in de 
buurt van mensen. 
Zoiets zien we eigenlijk ook als we kijken naar het leven van majoor 
Bosshardt. In wie kwam God dichtbij in de rosse buurt van Amster-
dam? In Alida Bosshardt, die woonde daar. In wie kwam God dicht 
bij prinses Beatrix? In Alida Bosshardt die haar uitnodigde om dicht-
bij te komen en mee te gaan naar waar ze woonde.

Via mensen
Zie je de beweging in hoe God dichtbij komt? Eerst 
gaat Hij wonen in de tabernakel en zo komt Hij 
onder de mensen. In het leven van Jezus en de vol-
gende fase komt God echter steeds dichterbij: Hij 
woont in deze wereld door mensen die Hem liefheb-
ben. Dat wil ik uitleggen aan de hand van Johannes 
14:23, een moment waarop het lijden van Jezus in 
zicht komt. Judas (niet Iskariot) vraagt Jezus: “Heere, hoe komt het 
dat U Zichzelf aan ons zult openbaren en niet aan de wereld? Jezus 
antwoordde en zei tegen hem: Als iemand Mij liefheeft, zal hij mijn 
woord in acht nemen en mijn Vader zal hem liefhebben, en Wij zul-
len naar hem toe komen en bij hem intrek nemen” (= wonen). Hoe 
wil God aanwezig zijn in de wereld? Via mensen in wie Hij woont. 
In de vertaling van The Message staat het als volgt: “If anyone loves 
me, he will carefully keep my word and my Father will love him 
–  we’ll move right into the neighbourhood”. Woord wordt mens en 
tastbaar in deze wereld, doordat Jezus en zijn Vader in mensen 

Tijdens de 
afsluitende 

viering konden 
bezoekers hun 
verlangens en 

gebeden in een 
gebedsboom 

hangen

God woont in deze 
wereld door mensen 

die Hem liefhebben

©
Prodefu



42

Missionair-diaconaal
komen wonen die Hem liefhebben. Hij trekt bij ons in. Hij beweegt 
in ons en door ons leven in de kerk, ons netwerk, onze buurt. 

Doe-modus
‘Een kerk die helpt’ is een thema waardoor we zomaar in de doe-
modus kunnen schieten. Doe dat niet te snel, het gaat dieper dan 
taken en activiteiten voor diakenen en voor de kerk. Een kerk die 
helpt? Daar staat het Woord centraal. Het Woord dat mens wordt 
en dat in ons woont. Laat wat we doen voortvloeien uit die inwo-

ning van Jezus in jou en in mij. Hij verbindt ons aan 
elkaar en roept ons om elkaar en de wereld te die-
nen. Kijk zo ook naar je eigen leven, naar de diaconie 
en naar je gemeente. God is onder ons, Hij woont in 
ons en wil zo liefdevol, warm, betrokken, dicht bij 
mensen komen. Dan gaat het dus allereerst over 
relaties. Over liefde die merkbaar wordt in hoe we 
naaste zijn voor dat meisje met anorexia, die eenza-
me oudere, die Iraanse vluchteling, die vrouw in de 

schulden, die man die single is, die ouders met zieke kinderen of die 
jongere met een beperking. Het Woord wordt mens in ons, in onze 
betrokkenheid op mensen met wie wij ons verbinden. Zie daarin de 
heerlijkheid van Gods aanwezigheid. 

Spiegelen
Ten slotte vraag ik je om jezelf te spiegelen aan de drie personen uit 
het verhaal waarmee ik begon. In wie herken jij je het meest? 
•	 In de dames op de wallen? Misschien heb je het niet door dat 

Jezus heel dicht bij je komt. Dat Hij je echte liefde en vergeving 
wil geven. Is dit een moment om Hem bewust uit te nodigen om 
bij en in je te komen wonen? 

•	 In Beatrix? Je wordt vandaag gestimuleerd om van je eigen 
troon af te komen en om stappen te zetten. Blijf niet op afstand. 
Ga op stage in je eigen buurt of wijk, door mensen te ontmoeten 
die geen helper hebben. 

•	 In Alida Bosshardt? De vrouw die in Amsterdam woonde tus-
sen de mensen en die in navolging van Jezus mensen hielp. Door 
hen respectvol te bejegenen, door Beatrix mee te nemen, door 
de rug van zanger en junk Herman Brood te wassen. De vrouw 
die een relatie aanging met mensen en van hen hield. Wat zou 
er gebeuren als jij en ik diezelfde bewogenheid in ons dragen? 
Wat zou er gebeuren als de leden van jouw gemeente zich net 
als Bosshardt en net als Jezus, verbinden aan elkaar en aan hun 
buurt? Bewogen hun leven delen met de mensen om hen heen. 
En zo de heerlijkheid van God tastbaar maken door hun leven. 

Rudolf Setz is sinds januari diaconaal consulent van de CGK. Daar-
naast is hij voorganger van Assen Zoekt en werkt hij een dag per week 
voor Nederland Zoekt als ontwikkelaar van diaconaal-missionaire 
leertrajecten. Bovenstaand verhaal deelde hij op de diakenendag 2019, 
de Nederlandse bijbelcitaten komen uit de Herziene Statenvertaling.

Het Woord wordt 
mens in ons, in onze 
betrokkenheid op 
mensen

43

Inspiratie voor ambtsdragers

Je pakt je taak als ambtsdrager op, voor het eerst of opnieuw. 
Je ontmoet gemeenteleden en mag met hen spreken over hun 
levenssituatie en hun vragen. Als kerkenraad werk je geza-
menlijk aan groei in geloof en gemeente-zijn. Zo kom je in 
aanraking met verschillende meningen en levensverhalen van 
mensen. De dynamiek van je werk in de gemeente is niet voor-
spelbaar en je zoekt daar een eigen weg in. Je weet je geroe-
pen door God en zijn gemeente, maar hoe doe je het allemaal?

Het Praktijkcentrum wil 
je graag inspireren met 
twee bijeenkomsten voor 
ambtsdragers.
Ga samen in gesprek over 
je taak en je roeping, maar 
ook over de vragen die je 
in je ambtswerk tegen-
komt. Help elkaar verder 
als collega-ambtsdragers, 
deel samen je geloof als 
dragende kracht.
De eerste bijeenkomst 
gaat over je roeping, taak en motivatie als ambtsdrager. Daarnaast 
is er ruimte voor verkenning en uitwisseling van actuele vragen in de 
kerk. De tweede bijeenkomst is gericht op de praktische toepassing 
in gesprekken in de gemeente. Aan de orde komen gespreksvaardig-
heden, oefenen in elkaar begrijpen en omgaan met verschillen.

De data zijn de donderdagen 23 mei en 6 juni (Vaste Burcht in Gou-
da) en de woensdagen 5 en 19 juni (De Kandelaar in Assen). Aanmel-
den kan via www.praktijkcentrum.org. 

Programma op maat
Wil je de toerusting liever lokaal of binnen een classis organiseren, 
dan is dat mogelijk. Denk aan een programma op maat rond thema’s 
als geestelijk leiderschap, dialoog in en met de gemeente, omgaan 
met verschillen, generaties, huwelijk en samenwonen, en homosek-
sualiteit. Neem contact op om de mogelijkheden te bespreken door 
te mailen naar info@praktijkcentrum.org.



De Liefde
Al zou ik linguïst zijn, gepokt en gemazeld
En zelfs alle engelen kunnen verstaan
Wanneer ik niet liefhad, wat zou het me baten?
Want kennis zal niet eeuwig blijven bestaan!

Al had ik de gave Gods woorden te spreken,
Zijn plan te doorgronden, zoals uitgelijnd
Wanneer ik niet liefhad, dan zou het me breken
Omdat profetie toch uiteind’lijk verdwijnt

Al gaf ik bezit weg, om voedsel te kopen
Voor mensen in nood, als een nobele daad
Wanneer ik niet liefhad, waar kon ik op hopen?
Begrijp je dan niet dat dat nergens op slaat?

De liefde: geduldig, en goed en bijzonder
Is álles wat telt, ’t is de enige weg
Verdraagzaam, gelovig, vol hoop op een wonder
In niets zelfgenoegzaam, in alles oprecht

Weet: Jezus is liefde… Zijn naam is je redding
Een zuivere klank in een kakofonie
Als je Jezus niet hebt, zal kennis niet redden
Want zonder Hém heb je de LIEFDE dus niet.

Anne Lies Mossel-de Kievit


